

#### Acerca de este libro

Esta es una copia digital de un libro que, durante generaciones, se ha conservado en las estanterías de una biblioteca, hasta que Google ha decidido escanearlo como parte de un proyecto que pretende que sea posible descubrir en línea libros de todo el mundo.

Ha sobrevivido tantos años como para que los derechos de autor hayan expirado y el libro pase a ser de dominio público. El que un libro sea de dominio público significa que nunca ha estado protegido por derechos de autor, o bien que el período legal de estos derechos ya ha expirado. Es posible que una misma obra sea de dominio público en unos países y, sin embargo, no lo sea en otros. Los libros de dominio público son nuestras puertas hacia el pasado, suponen un patrimonio histórico, cultural y de conocimientos que, a menudo, resulta difícil de descubrir.

Todas las anotaciones, marcas y otras señales en los márgenes que estén presentes en el volumen original aparecerán también en este archivo como testimonio del largo viaje que el libro ha recorrido desde el editor hasta la biblioteca y, finalmente, hasta usted.

#### Normas de uso

Google se enorgullece de poder colaborar con distintas bibliotecas para digitalizar los materiales de dominio público a fin de hacerlos accesibles a todo el mundo. Los libros de dominio público son patrimonio de todos, nosotros somos sus humildes guardianes. No obstante, se trata de un trabajo caro. Por este motivo, y para poder ofrecer este recurso, hemos tomado medidas para evitar que se produzca un abuso por parte de terceros con fines comerciales, y hemos incluido restricciones técnicas sobre las solicitudes automatizadas.

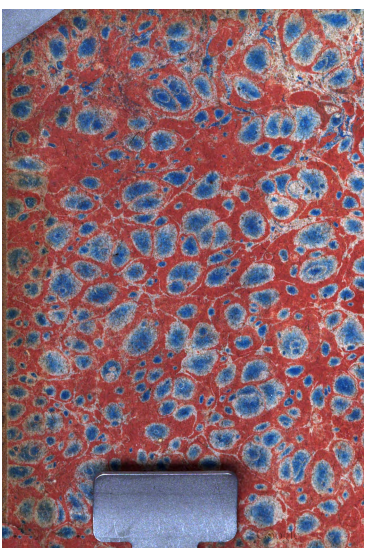
Asimismo, le pedimos que:

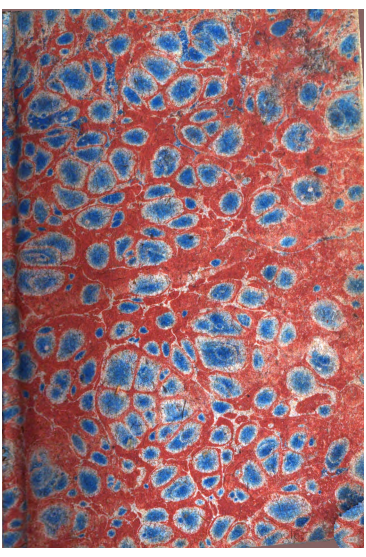
- + *Haga un uso exclusivamente no comercial de estos archivos* Hemos diseñado la Búsqueda de libros de Google para el uso de particulares; como tal, le pedimos que utilice estos archivos con fines personales, y no comerciales.
- + *No envíe solicitudes automatizadas* Por favor, no envíe solicitudes automatizadas de ningún tipo al sistema de Google. Si está llevando a cabo una investigación sobre traducción automática, reconocimiento óptico de caracteres u otros campos para los que resulte útil disfrutar de acceso a una gran cantidad de texto, por favor, envíenos un mensaje. Fomentamos el uso de materiales de dominio público con estos propósitos y seguro que podremos ayudarle.
- + *Conserve la atribución* La filigrana de Google que verá en todos los archivos es fundamental para informar a los usuarios sobre este proyecto y ayudarles a encontrar materiales adicionales en la Búsqueda de libros de Google. Por favor, no la elimine.
- + Manténgase siempre dentro de la legalidad Sea cual sea el uso que haga de estos materiales, recuerde que es responsable de asegurarse de que todo lo que hace es legal. No dé por sentado que, por el hecho de que una obra se considere de dominio público para los usuarios de los Estados Unidos, lo será también para los usuarios de otros países. La legislación sobre derechos de autor varía de un país a otro, y no podemos facilitar información sobre si está permitido un uso específico de algún libro. Por favor, no suponga que la aparición de un libro en nuestro programa significa que se puede utilizar de igual manera en todo el mundo. La responsabilidad ante la infracción de los derechos de autor puede ser muy grave.

#### Acerca de la Búsqueda de libros de Google

El objetivo de Google consiste en organizar información procedente de todo el mundo y hacerla accesible y útil de forma universal. El programa de Búsqueda de libros de Google ayuda a los lectores a descubrir los libros de todo el mundo a la vez que ayuda a autores y editores a llegar a nuevas audiencias. Podrá realizar búsquedas en el texto completo de este libro en la web, en la página http://books.google.com







# HISTORIA DE LAS HEREGIAS.

# HISTORIA DE LAS HEREGIAS,

POR

## SAN ALFONSO MARIA DE LIGORIO,

TRADUCIDA DEL ITALIANO Y ANOTADA

por

D. MIGUEL SANCHEZ, PRESBITERO.





#### MADRID:

ESTABLECINIENTO TIPOGRAFICO, GRAVINA, 21, á cargo de D. F. Gamayo.

1863.

Digitized by Google

#### PROLOGO.

Esta obra se escribió con el fin de presentar à todos los lectores que con buena fo investigasea la verdad, una demostracion evidente en favor de la Religion verdadera.

Héla aquí:

La Iglesia verdadera de Jesucristo debe ser UNA, por la unidad de su fe y la unidad de su moral; SANTA, por la divina perfeccion de su Fundador, por la heróica virtud de sus Mártires y Confesores, y la intrínseca bondad de su doctrina; CATOLICA, porque, como luz del cielo, está destinada á esclarecer con sus resplandores toda la tierra; APOSTOLICA, en fin, porque, establecida por Jesucristo, y predicada en el mundo por los Apóstoles, jamás ha esperimentado la mas leve alteracion en su esencia; siempre se conserva una, santa y católica, tal cual los Apósteles la predicaron.

Es así, que NINGUNA entre todas las heregías reune en sus *notas* estos signos de la divinidad.

Luego ninguna heregía es la verdadera Iglesia, porque en todas hay confusion en la doctrina, falta la unidad; se encuentran manchas horribles en su enseñanza, en sus fundadores, en sus principales propaladores no se halla la santidad; se ven limitaciones de lugar y tiempo, que escluyen la catolicidad; se conoce, por último, el nombre de sus autores, el tiempo en que por algun hombre, sin divina mision, fueron inventadas: circunstancias que son de todo punto incompatibles con la apostolicidad.

El estudio de la historia nunca puede ser objeto de una simple curiosidad. Tiene y debe tener siempre un interes moral, social ó religioso. Siempre debe presentar en un animado cuadro las virtudes de los hombres, con el fin de facilitar su imitacion, y los vicios que degradan las malas doctrinas, para que conociendo lo que es la causa por lo que es el efecto, lo que es la doctrina por lo que son sus consecuencias, rechacemos como un mal el efecto, y nunca admitamos por ser un mal la causa, la teoría que tan perniciosos efectos produce.

### HISTORIA DE LAS HEREGIAS.

#### CAPITULO I.

#### Heregias del primer siglo.

Simon Maon, I.—Menandro, II.—Cerinto. III.— Ebion, IV.—Saturnino, V.—Basilides, VI —Los nicolaitas, VII.

I. Fue Simon Mago (1) el primer herege que intento tividir la Santa Iglesia de Jesucristo. Nació en Gittis, lugar poco importante de Samaria en la Siria. Sus contemporaneos le llamaban mago por la magia, arte de encantamento á que se habia dedicado, con el fin de seducir á las gentes sencilias, afectando haber sido dotado por el cielo de virtudes estraordinarias.—Virtus dei magna.—(Actor, 8, 10.)

Habiendo observado Simon que los Apóstoles San Pedro y San Pablo, mediante la potestad que para ello habían recibido de Dios. daban á los fieles el Espíritu Santo, quiso con dinero comprar a los Discipulos de Jesucristo

esta divina virtud.

<sup>(1)</sup> Baronio. Anales, xxxv, n. 23.—Natal Alex. Hist., tom, v, c. x, n. 1.—Van Rast. Hist. Horr, n. 1.

Desde entonces fue conocido con el nombre de simunia el gran pecado, el horrible sacrilegio, que consiste en la mala voluntad de comprar ó vender cosas espirituales, ó anejas á las espirituales, cediéndolas por cosas temporales.

Simon se trasladó à Roma. Con sus malas artes, a arentando ser poseedor de una potestad sobrenatural, adquirió crédito inmenso entre los romanos. En la cap tal del mundo fue considerado como Dios. y en su honra se erigió una estátua en la Ista Tiberia, entre los dos puentes, con esta insc ipcion: Simoni, Deo Sancto. 1A Simon, Dios Santo!

Tillement, Grocio, Fieury y el Cardenal Orsi hablan de la nombrada estátua apoyándose en los testimonios de Tertuliano, San Ireneo, San Cirilo de Jerusalen, San Agustin, Eusebio y Teodoreto, quien ademas añade que no era

de n armol, sino de bronce.

Esparcia Simon, fingiéndose inspirado, muchos y perniciosos errores que enumera y refuta Natal Alejandro, tomo v, disertacion 24.

Los principales son estos:

1.º Que los ángeles crearon el mundo.

2.º Que las almas, despues de apartarse por la muerte de un cuerpo, pasaban á dar la vida á otros. Verdad es, dice San Ireneo (De Hær., libro II, cap. LVIII), que el heresiarca no procuró esplicar nunca cómo las almas al entrar en un nuevo cuerpo no recuerdan las ideas que

poseian cuando daban vida á les cuerpos anteriores.—Observacion que será siempre insoluble para todos los partidarios de la metempsi-

cosis ó trasmigracion de las almas.

3.º Que el hembre no tiene libre albedrio; que obra en tedo por intrinseca necesidad de su naturaleza; que no es, por lo tanto, responsable de su conducta; que, en fin, las buenas obras no son necesarias para la salvacion.

—Estos errores han sido renovados en el siglo xvi por los fundadores del protestan-

tismo.—

4.° A firmaba que él, Simon Mago, era el Dios legislador de los judios, el reparador del mundo, y á la vez, el propio Espíritu Santo.

No nos sorprenden estos vergonzosos errores. Cuando el hombre abandona la luz de la fé, ae precipita en abismos de estrava-

gancia.

Cuentan Baronio (Anales, xxxv, n. 14) y Fleury (Hist., lib. 11, n. 25), que Simon, habiéndose elevado un dia por el aire, con el fin de mostrar à los romanos que poseia virtud divina, en el instante mismo que mas necesario le era su estraordinario poder, le faltó, y cayó con las piernas rotas y el cuerpo destrozado sobre la tierra. Para repetir el prodigio, no queriendo aun confesar su derrota, fue trasladado à otro lugar mas favoruble; pero no pudiendo resistir el dolor de las heridas y la confusion que producian en su espíritu los

sarcasmos de las gentes, se suicidó, precipitándose desde una elevada roca. (Orsi, Histo-

ria, lib. 1, n. 20, y lib. 11, n. 19.)

El protestante Basnage, empeñado en demostrar que San Pedro no estuvo en Roma, rechaza como una fábula esta caida de Simon: poco, sin embargo, vale la arbitraria negacion de este fanático adversario de la Santa Sede. Lo que él niega, lo afirman San Ambrósio, San Isidoro de Peluzi, San Agustin, San Cirilo de Jerusalen, Severo Sulpicio y Teodoreto. El mismo Suetonio, con ser historiador gentil, lo comprueba diciendo (lib. vi, cap. xii), que hallándose Neron en los juegos públicos, un hombre intentó volar, y cayó desde la altura á que se elevara, hiriéndose de tal modo, que su sangre salpicó el asiento del Emperador.

II. Apareció Menandro el año 73 de la Era cristiana. Fue tambien samaritano, y discipulo de Simon Mago. Sostenia que la virtud desconocida lo había enviado á la tierra para salvacion de los hombres; que nadie podia entrar en el cielo sin ser por él mismo bautizado; que su bautismo, en fin, era la resurreccion verdadera, y sus discipulos aun en este mundo serían

inmortales. (Fleury, loc. cit., n. 42.)

Añade el Cardenal Orsi, que Menandro fue inventor de los Eonos, y del torpe error, que consiste en afirmar que Jesucristo, solo en apariencia, ejecutó las acciones humanas.

III. A Menandro sucedió el impio Cerinto,

quien en el mismo año 73 comenzó á esparcir su perniciosa doctrina. Sostenia:

1.º Que el mundo no habia sido creado

por Dios.

2.º Que todas las leves de Moisés, inclusa la Circuncision, y todos los preceptos ceremoniales, aun despues de la redencion de Jesucristo, eran necesarios para la salvacion.

3.º Que despues de la resurreccion general, habrá un reino mundano de Jesucristo, en el cual los hombres gezarán por mil años de

todas las delicias de la carne.

4.° Que Jesucristo no era Dios.

La muerte de Cerinto fue horrible y desastrosa.

Hallabase San Juan, el Apóstol, con sus discípulos en un baño, se acercó á él Cerinto, y al verlo el Santo Apóstol, lleno de espanto, se retiró, diciendo á los que le acompañaban: huyamos de aquí, no sea que se desplome este edificio, en el cual ha entrado Cerinto, enemigo de la verdad. Pocos instantes despues, la casa se hunde, y entre sus escombros, antes que la muerte, halló sepultura el desgraciado heresiarca.—Así lo cuentan San Ireneo, lib. III, cap. IV, y Bernin, Hist. Hær, tomo I, c. I.

IV. Ebion se gloriaba de ser discipulo de San Pedro, y no queria ni aun oir el nombre de San Pablo. Consagraba la Eucaristia todes los domingos de una manera estrambótica. No era reprobado por los católicos, segun dice

San Gerónimo, el bautismo que administraban los ebionitas. Prueba evidente de que en este punto no habian alterado en nada esencial las tradiciones de la Iglesia Queria Ebion unir las leyes de Moises con las leyes de los Apóstoles; esto es, la figura con la realidad, la sombra con el cuerpo que la produce. No comprendia que cuando la realidad llega á un punto cualquiera, la sombra que ella misma proyectaba, que enviaba como mensajero delante de sí, desaparece por completo.

Entre los libros del Nuevo Testamento, solo admitia Ebion como canónicos el Evang-lio de San Mateo, despues de arrancarle dos capítulos y corregirlo en muchos pasajes de los mas trascendentales. Afirmaba que Jesus no habia sido Dios desde su nacimiento, sino despues. San Juan escribió su Evangelio para combatir estas máximas absurdas de Ebion y los que le

seguian. (Fleury I. c. v., n. 42.)

V. Saturnino y Basilides fueron discipulos del heresiarca Menandro. Como era natural, escuchando el consejo de su inspiracion particular, a los errores del maestro anadieron los discipulos algunos otros, per cierto, si cabe, aun mas estravagantes.

Era Saturnino de Antioquía. Segun dice Fleury, lugar citado, núm. 19, enseñaba que habia un solo Padre, desconocido á todos; que este Padre habia creado á los ángeles, y que siete ángeles habian, no sabemos si por consejo de Dios, creado el mundo y el hombre; que el Dios de los hebrees era uno de estos ángeles, rebelados contra Dios, y que para destruido, para acabar con este espiritu, con este ángel rebelde, vino Jesus al mundo, tomando en apariencia, que no en realidad, la naturaleza humana; condenaba el matrimonio y la generación, como invenciones del diablo; atribuia, por último, las profectas á los ángeles buenos, á los malos, al espiritu de rebelion, al Dios de los judíos, distribuyendolas entre todos ellos del modo que al heresiarca, sin otra razon que su capricho, parecia mas conveniente.

Refiere Saturnine la creacion del mundo de una manera, que, por su ridicula estravagan-

cia, merece ser a jui espuesta.

La oculta virtud, el Padre Soberano, habia creado los angeles. Siete espíritus celestiales se rebelaron contra Dios. Viero ouna estrella, quisieron detenerla con sus manos; no les fue posible: la luz que persegian habíase desvanecido delante de sus ojos: entonces los malos espíritus, que no eran mas ni menos que siete, crearon al hombre con ouerpo y sin alma, a imágen y semejanza de la luz que habia desaporecido. Pero Dios, compadecido del géner humano, no quiso que el hombre quedase convertido en un poco de barro. Le inspiró su imágen, el alma, y le dió la vida. Este alma, esta centella de si mismo que Dios nos inspiró en la creacion, es la que despues de la

muerte vuela al cielo, dejando en la tierra el cuerpo inerte que antes animara. Por supuesto que esta luz de Dios la tienen únicamente los discipules de Saturnino. Todos los demas hombres vivimos, para nuestro mal, como nos formaran los espíritus rebeldes. Y como no hay un solo saturninista en el mundo, resulta que los destellos de Dios todos han vuelto al cielo; que la imágen de Dios ha abandonado á todos los hombres que moran en la tierra; que todos los hombres, en fin, somos hechos y conser-

vados por Satanás.

Básilides, natural de Alejandría, invento otros errores aun mas absurdos. Decia que el Padre, á quien llamaba Abrasaz, habia producido el Nous, la inteligencia; que el Nous habia producido el Logos, la palabra; que el Loqos habia producido el Phronesis, la prudencia; que el Phronesis, por último, habia producido el Sofia y el Dinamis, o lo que es igual, la sabiduria y el poder. Todas estas cosas juntas produjeron luego los ángeles que formaron el primer cielo; otros ángeles que formaron el segundo; y así sucesivamente, hasta completar el número de 365 creaciones de ángeles y otras tantas formaciones de cielos, con el fin de que cada dia del año tuviese sus ángeles y su cielo particulares.

El dios de los judios era el jefe de los ángeles del segundo orden, contra el cual, porque pretendia dominar á todos los pueblos, se conjuraron todos los jeses de todos los demas ordenes de ángeles.

Dios, compadecido del mundo, envió al Nous, à su hijo, para que librase à los hombres del poder de los ángeles, autores del universo.

El Nous, Jesucristo, era una virtud incorpórea, que tomó la forma que mas era de su grado, pudiendo variarla cuando lo tuviese por conveniente. Por esto, cuando los judíos quisieron sacrificarle, en el camino del Calvario, en la misma calle de la Amargura, Jesus dió su forma á Simon Cirineo, y poniendo la túnica sobre su cuerpo, la Cruz sobre sus hombros, le hizo morir por El en la cima del Gólgota. Jesus en tanto se tornó invisible, y, riéndose de los judíos, voló á lo mas alto del cielo. De aqui inferia Basilides que Jesus no debia ser adorado como muerto en la Cruz, en forma de Crucifijo, porque Simon, y no El, fue quien derramó su sangre en el Calvario.

Estos dos heresiarcas, Saturnino y Basilides, temian el martirio, ocultaban su fé ante los gentiles, y profesaban la doctrina que revela esta máxima: Conoce á los demas; que los demas no te conozcan á tí.

Se entregaban estos heresiarcas a la magia, y no obstante su aversion al matrimonio, su ódio a la generacion, se degradaban con todo linage de incontinencias.

VII. Los nicolaitas admitian como máxima fundamental de su escuela la promiscuacion de los sexos, sin límites ni regla de ningua género, que putieran evitar, ya que no el crimen, al menos la confusion y los males públicos, y las turbulencias, que son inserarables de estos desórdenes. Decian que el Padre de Jesucristo no era el Creador del Universo; que las tinieblas se habian unido con el Espíritu Santo, y habian produci to una cierta Madre, que mas tarde produjo los cuatro Bonos, y que de estos cuatro Ennos nació el Eono torpe, que hizo los dieses, los ángeles, les hombres, y los siete espíritus del demonio.

Duré poco esta absurda beregia. Se reproduio mas tarde en Milan, y fue condenada por

el Papa Nicolas II. (Siglo x1.)

Los nicolaitas tomaron nombre del diácono Nicolas, quien es considerado como jefe y fundador de esta secta abominable, quizas sin haber profesado jamás sus monstruoses errores. (Fleury, lib. II, n. 21.)

#### CAPITULO II.

#### Heregias del siglo II.

Carpócrates, I.—Valentino, II.—Epifanes, III.—
Prodicus, IV.—Taciano, V.—Severo, IV.—
Cerdon, VII.—Marcion, VIII.—Apeles, IX.—
Montano, X.—Catafrigios, Artoritos, Pepucianos, Ascodrógitos y Patalorínchites, XI.—Bardasano, XII.—Teodoto, Artemon y Teodoto el platero, XIII.—Hernógenes, XIV.

I. No es conocido con certidumbre el lugar en que nació Carpócrates. Dicen unos historiadores que es de Alejandría, mientras opinan otros que es de Samosata. Sus secuaces se apellidaban gnósticos, voz griega, que significa, io mismo que las castellanas, doctos ó iluminados.

Carpócrates negaba la divinidad de Jesucristo, afirmando que únicamente en la virtud se distinguia de los demas hombres. Pensando como los ya nombrados heresiarcas del primer siglo, sostenia que el mundo habia sido hecho por los ángeles. Hombre carnal y materialista, santificaba todas las inmundicias de la carne, enseñando que la perfeccion del hombre consistia en escuchar y observar fielmente el consejo de la concupiscencia. Fue, por su moral, un digno precursor del inmundo Mahoma. Segun Carpócrates, el alma humana está condenada á rodar por diferentes cuerpos, pasando de unos en otros, hasta haberse hecho participe, una por una, de todas las acciones torpes o sensuales. Atribuia dos almas al hombre, imaginando que sín la segunda quedábamos enteramente sujetos al espíritu rebelde. Los partidarios de esta ignominiosa escuela se apellidaban tambien cristianos, y para distinguirse de los demas, con hierro y fuego se imprimian una indeleble señal en la parte inferior de las orejas. Del propio modo que la de Jesus, adoraban estos estravagantes herisiarcas las imágenes de Pitágoras, Platon y otros filósofos del paganismo. Por el año 160 de la Fra cristiana floreció este error tan monstruoso (1).

II. Valentino, baron egipcio, segun se cree, por no haber rodido obtener un Obispado, creyéndose herido en su vanidad, se apartó de la Iglesia católica. En el año 141 fue á Roma, abjuró su error, hizo solemnes protestas de humildad y fé; pero conociendo que no inspiraba confianza á los cristianos, que su ambicion no seria nur ca satisfecha, abjuró nuevamente, se declaró apóstata, y murió en la

apostasia.

Creia en la fábula de los Eonos, 6 dioses; Negó que Jesucristo tomase carne en las entrañas de la Vírgen Santísima; y decia, que su cuerpo, como su alma, habia descendido del



<sup>(1)</sup> Flevry, Hist Ec., lib. III.—Bert., tom. I, cap. III.—Bernin, tom I cap. III.

cielo, y era sustancia de todo punto celestial. Admitió en el hombre un choque, una coalicion constante de espíritus, los cuales, por los afectos que inspiraban, hacian santa toda accion inmunda. Dividia los hombres en carnales, animales y espirituales. Sus discipulos todos eran, por supuesto, espirituales; pertenecian á la clase mas perfecta, y por lo tanto, se hallaban dispensados de obrar bien, porque todos habian llegado, por el solo hecho de ser valentinianos, al colmo de la perfeccion y plena certidumbre de su salvacion. Por esta razon, solo por vanidad, eran humildes y observaban la ley. La virtud era para estos santos un artículo de puro lujo. Añadía, que los hombres carnales, los no valentinianos, por mas que se empeñaran en ser honrados y virtuosos, nunca alcanzarian la perfeccion necesaria para ser admitidos en el cielo.

¡Parece imposible que á tal estremo de inconcebible delirio llegue, cuando se aparta de la

fé, la razon humana!...

¡Los discípulos de Valentino, solo por apellidarse así, tenian asegurada la salvacion, y podian impunemente perpetrar todo linage de crimenes y maldades!...

Los que no seguian á Valentino, al apóstata, al hombre que abandonó la fé católica porque los cristianos no le dieron el obispado que ambicionaba, solo porque no seguian á este hombre de perdicion, tenian cerradas las puertas del cielo, y por mas que fuesen virtuosos, nunca podian evitar su condenacion!...

Y no estrañamos que esto se diga; lo que nos espanta es que esto se crea; que muchas personas sigan à este heresiarca; que sus torpes y anti-sociales errores dieran muchos dias

de amargura á la Iglesia (1).

Los valentinianos se dividieron en tres sectas: los setianos, que adoraban a Set, suponiendo que esta hijo de Adan era el padre de Jesus ó el mismo Jesus: los cainistas, que veneraban como santos á todos los hombres que, como Cain, Coré, los sodomitas, y el mismo Judas, son condenados en la Sagrada Escritura por sus espantosas maldades; los ofitas, per último, segun los cuales la sabidaría se habia convertido en serpiente, y en esta forma debia ser adorada.— Estos fanáticos creian que una serpiente, pasando por encima del pan, rociándolo con su asquerosa baba, lo santificaba con su contacto y lo tornaba hábil para los usos religiosos.

Este pan, con esta repugnante consagracion, era distribuido entre los ofitas como una especie de Eucaristia.—¡Siempre igual la razon humana! ¡Cuando rechaza la emnipotente bendicion de Dios, admite, se postra para recibir



<sup>(1)</sup> Fleury, Hist. Ecl., lib. III., num. 26 Bernin, tomo 1, cap. v. Graveson, tomo 1, cap. 1L.

con degradante humillacion la bendicion de los

mas inmundos reptiles!... (1).

Fueron discípulos de Valentino los célebres heresiaroas Tolomeo y Segundo; pero no satisfechos con los treinta Eonos del maestro, inventaron y añadieron, por su propia voluntad, otros ocho! Con la misma: facilidad : pudieran haber inventado muchos mas.

No servian para nada? ningun motivo justificaba su existencia; no habia ninguna razon humana ni divina para que se admitiesen estos Eonos; pero todo esto importa poco. Una vez admitido el funesto principio del libre examen; una vez erigido el mas caprichoso fanatismo en fundamento de la religion, los delirios, por mas que sean absurdos y repugnantes, nunca pueden evitarse

-A la escuela de Valentino pertenecieron muchos otros hereges. Nombraremos aqui algunos entre los mas notables.

Eracleones, cuyos secuaces ungian con agua y aceite los cadáveres, despues de invocar sobre ' ellos el nombre de algunos principados o Eonos.

Marco v Colarbaso creian que toda la verdad se encierra en el alfabeto griego, por lo cual Jesucristo es llamado Alfa y Omega en el Nuevo Testamento (2).



Fleury, lib. m, n. 30.

Fleury, lib. m, n. 30.
 Fleury, lib. w, n. 39 y 10.

Los Arcónticos rechazaban los Santos Sacramentos de la Iglesia.

Florino decia que Dios era autor del pecado. —Proudhon ha copiado este error; ha resucitado esta blasfemia en pleno siglo xix.—Blasto se obstinaba en que debia celebrarse la Pascua conforme á los ritos y costumbres de los hebreos.

Los discípulos de Valentino compusieron ademas un Evangelio enteramente nuevo, y en lugar de los libros canónicos, insertaron en su rara compilacion unos libros estravagantes, escritos por ellos mismos, con el fin de dar ante el público sancion divina á sus errores. Los nombres de estos libros son: Parábolas del Señor, Dichos proféticos, y Sermones de los Apóstoles, obras todas que solo tenian, por supuesto, del Señor, de los Profetas y los Apóstoles los títulos con los cuales se designaban sus nombres.

III. Epífanes fue hijo de Carpócrates. Además de sostener los errores de su padre, combatió abiertamente la Ley de Moisés, con especialidad los dos últimos preceptos del Decálogo, y negó el Evangelio, aunque aparentaba con sus palabras ser rígido observador de sus máximas (1).

IV. Prodicus decia, que era lícito abandonar la fé, vida del alma, para conservar el mi-

<sup>(1)</sup> Fleury, lib. m. n. 20.

serable puñado de trabajosos dias, que llamamos vida del cuerpo.—¡Que debemos negar lo que nos parece cierto; que debemos ser hipócritas por miedo! ¡Que el temor á la muerte debe arrancar á nuestro corazon encomios para la mentira y blasfemias contra la verdad! ¡Qué absurdo! Esto es santificar la degradacion del hombre. Esto es dar un fundamento filosófico á la infamante hipocresía. Con horror debe ser siempre apartado de nuestro es-

piritu esta monstruosa doctrina.-

Prodicus, no satisfecho aun con este repu gnante principio, enseñaba que no debiamos enviar á Dios nuestras plegarias, sino en completa desnudez, levantar nuestros ojos y pedir mercedes á los elementos y los planetas, séres binchos que aguardan nuestras súplicas
para dispensarnos sus favores. De esta secta nacieron los adamitas, hereges inmundos, que en
sus templos, llamados lupanares por San Epifanio, oraban enteramente desnudos, como
Adam en el Paraiso, gloriándose de imitar en
todo la inocencia de los primeros justos, y
siendo en realidad los mas degra lados, corrompidos y corruptores con sus licenciosas costumbres (1).

V. Taciano nació en la Asiria, y fue discipulo mal aprovechado de San Justino, mártir.



<sup>(1)</sup> Gotti, verilas Religionis, t. 11, cap. xxv11, par. 1.

Fue fundador de la heregia de los encratitas o continentes. Como Valentiño, sostenia que la materia era increada y eterna.—Esto vale tanto como negar la existencia de Dios. Si el mundo es eterno, Dios no existe. Si el mundo es eterno, lo muerto obra, lo inerte se maeve, lo que no tiene inteligencia ordena y se conserva con admirable bondad y sabiduría. Este error es inconcebible. El mundo no puede ser eterno, es de ayer: las ciencias naturales atestiguan su origen: la historia, escrita por el tránsito de la humanidad, por las huellas que el hombre deja grabadas en su peregrinacion por la tierra, está llena de fechas que confunden al filósofo ensoberbecido que desprecia las luces de la revelación.

El mundo tiene fecha en su movimiento, en sus obras, en su historia, en todo: luego no es

eterno.

El mundo carece de poder. Por mas que se le examine, en su fondo, como en su superficie, en todas partes se descubren infalibles signos de su contingencia, caractéres indelebles de su dependencia, como efecto de una causa omnipotente, de un ser necesario, infinito en su ciencia, en su bondad y su poder, que, libremente, con un libertimo fiat, le ha dado la existencia.

Luego el mundo es posterior á su causa.— Luego no es eterno.—

Admitia una creacion secundaria, efecto; nó !!

del poder de Dios; sino de la bendad de los Eonos. Negaba tambien la resurreccion de los muertos.

Mostraba un igrande aborrecimiento a la came, considerandola como obra de Belcebu, y no la creia digna de entrar como parte en la c

persona de Jesucristo.

Desconocia el libre albedrio, suponiendo que el hombre era necesariamente bueno o espiritual, maio o carnal, segun que desde el principio de su ser, en su misma animacion, habia recibido o no del cielo la buena, o del mal espiritu la maia semilla. Este es el propio error de los luteranos, calvinistas y discipulos de Jansento.

Taciano prehibia el uso de las carnes, reputándolas inmundas, aborrecia el vino, y no
queria que la consagración del cáliz se hiciera
con este licor, sino con el agua pura. Por esto
sus discipulos se denominaron droparástatos, o
amigos del agua.

Condenaba, por último, Taciano el matrimonio legítimo, abriendo consesta horrible doctrina anchas puerta a los más escandalosos

esceros (1).

VI.) Sévero, discipulo de Taciano, abrazo estos mismos errores, con solo algunas importantes diferencias. Admitió, contra su maesta

<sup>(1)</sup> Orsi, tom. 11, lib. 17, num. 11.—Baronio, Anales, 174, n. 3 y 4.



tro, la ley de Moisés, los Profetas y los Evangelios.

Julio Casiano, discípulo de Valentino, unido à Taciano proclamó el error de los docetas, hereges que solo admitian un cuerpo aparen e en Jesucristo. En un libro sobre la continencia, escrito por Severo, de acuerdo con estos heresiarcas, se sostenia que el matrimonio legítimo era el fruto vedado por Dios á nuestros primeros padres.—No hay necesidad de impugnar esta heregía. Admitiéndola, la humani-

dad concluye (1).

VII. Cerdon abrazó las doctrinas de Simon, Menandro y Saturnino. Inclinándose á los maniqueos, enseñó ademas que existian dos principios, dos dioses, malo el uno, bueno el otro. Creia en la resurreccion del alma, que no muere, y negaba la del cuerpo, que, puesto que la materia no se aniquila jamás, solo consiste en una nueva organizacion, tan dificil, tan imposible para el hombre, inteligencia y poder limitadísimos, como posible, como fácil para Dios, inteligencia y poder ante los cuales se borran todos los límites. Creia únicamente en el Evangelio de San Lúcas, aunque mutilándolo en todo lo que, perque no le era conveniente, decia que no era verdadero.—Esta es la eterna cantinela de los heresiarcas. Furjan una doctrina, dicen que es toda la verdad.



<sup>(1)</sup> Fleury, lib. IV, núm. 8.

hacen à Dios responsable de sus caprichos, y cuando tropiezan con algo que les impide su marcha, que contradice sus falsos dogmas, que desacredita su perniciosa meral, que pulveriza sus absurdos principios, al punto sienten hervir la cólera en su cerebro, se dejan aconsejar por la indignacion del amor propio herido, y cuando otra cosa no pueden, parodiando la cólebre frase de Alejandro, en vez de desatar, cortan el nudo Gordiano. Pero esta conducta que hasta la evidencia demuestra lo que es el hombre cuando se deja arrastrar por su exaltada fantasía, jamás probará nada, absolutamente nada, en favor del error que apoya ó la verdad que niega.—(Fieury, lib. III, n. 30.)

VIII. Marcion nació en Sinope, ciudad del Ponto. Fue su padre un Obispo católico, un Prelado de la Iglesia griega, en la cual, como es sabido, el celibato del clero ha tenido y aun conserva no escasas limitaciones. - Aquí necesitamos hacer una advertencia. Somos deudores á sabios é ignorantes, y necesitamos hablar para todos. El celibato del clero en la Iglesia occidental, no es un punto de degma, no es un artículo del Credo; es pura y simplemente una medida disciplicar, adoptada con justisima razon por la Iglesia. Los sacerdotes necesitan no tener familia propia, para ser individuos de todas las familias; para ser hermanos de todos los pobres, amigos de todos los desvalidos y servidores de todos los enfermos. El sacerdote necesita hallarse completamente desligado de los lazos inmediatos de un hegar, para hallarse siempre oprimido por los grandes lazos de la humanidad entera.

Por esta y cien otras razones, la Iglesia ha mandado que los sacerdotes sean célibes; pero téngase esto muy en cuenta: en la primitiva Iglesia esta disciplina, aunque jamás rechazada, nunca fue tampoco generalmente admitida. El mismo San Pablo, en una epistola que leemos todos los dias, esponiendo las virtudes de los Prelados, enumera la de la unidad conyugal, la continencia de la ley en las cesas en que por la ley no es condenada. Esta advertencia nos ha parecido conveniente para prevenir la objeción que contra el padre de Marciotí pudiera hacer, no teniendo presente el lector estas consideraciones.—

Fue virtuoso Marcion en los primeros años de su vida; pero mas tarde se entregó á todos los desórdenes de la mas escandalosa corrupcion. Por haber atentado contra la virtud de una virgen cristiana, por haber ocasionado un gravísimo escándalo entre los fieles con su desenfrenada conducta, su padre mismo se vió obligado á despedirle de la Iglesia. Marcion entonces, apelando contra su propio padre, se presentó en Roma, reconociendo la superioridad positiva, jurisdiccional; del Papa sobre todos los Obispos del orbe católico. — Aconteció esto en el siglo 11. Lo cual debe tenerse muy en cuen-

ta por los católicos para confundir á los heresiarcas que niegan el primado de honor y jurisdiccion ejercido por los Papas en toda la cristiandad, desde los mas remotos siglos del cristianismo. Los que hacen brotar la soberanía universal de los Papas de las falsas decretales, bien pueden salir de su error, con solo recordar que ya en el siglo u. Marcion, desde el Ponto Euxino fue á Roma para quejarse ante el Papa, como ante una autoridad superior, de lo que llamaba injusta arbitrariedad de un Obispo asiático.

"Marcion, sin embargo, no tenia razon, y sus quejas no fueron por lo tanto atendidas en -Roma. - Esto prueba que los Papas no tenian necesidad de mostrar agradecimiento por la apelacion; que seguros de la estension de su potestad, jamás pensaron en premiar á los fie--les que con sus apelaciones daban testimonio de ella. Una de dos. O las apelaciones eran -tan frequentes en aquel tiempo, en el siglo segundo, que los Papas no habian menester ni ann fijar su consideracion en ellas, ó tan cierto, tan exidente era su derecho á examinar to--das las causas eclesiásticas en toda la Iglesia. aua ni aun solicitaban como prueba del derecho el testimonio, la auténtica interpretacion de -los hechos. En el primer caso, la abundancia de apelaciones es prueba de la plenitud de la -potestad que los Soberanos Pontifices recibieron del cielo. En el segundo, la certidumbre de la antoridad, la pacífica é indisputada posesic n del derecho, cuando el origen de la revelacion se ballaba tan inmediato, cuando aun
la sangre del Salvador humeaba en el Gólgota,
cuando aun resonaba en el mundo el eco de la
predicacion apostólica, demuestran de una manera evidente que San Pedro recibió de Jesus,
que todos los Papas han recibido de igual modo potestad omnimoda para llamar à su tribunal, para examinar y resolver como Juez Supremo todas las causas eclesiásticas de tedas
las diócesis que constituyen la Iglesia universal, la Iglesia católica, la verdadera y única
Iglesia de Jesucristo.—

Convencido Marcion de que en Roma no se absolvian, ni mucho menos, se premiaban sus injusticias, no borradas por la penitencia; convencido de que, por sus crimenes, no podia ser admitido en el gremio de la Iglesia, seguro de que su pertinacia en el pecado, le mantendria perpetuamente cerradas, por culpa, esclusivamente suya, las puertas de la reconciliacion, lleno de satánico orgullo, inspirado por la venganza, dijo:—Yo destrozaré la Iglesia, sembrando en ella eterna division.—

—El heresiarca hizo cuanto pudo para llenar de luto y consternacion la santa sociedad de los cristianos; pero murió él, concluyó su heregía, y solo en la historia se conservan pálidos recuerdos de sus errores, cual monumento eterno de su impotencia, de lo que es el hombre, cuando ciego por su orgullo, declara

la guerra al cielo.—

Se unió à Cerden; admitió sus dos principios: afirmaba que Jesus era producto del buen Dios, mientras la ley, la carne, tedo lo material era efecto de la omnipotencia del malo. Fundándose en este estrambótico principio, no queria convenir en que Jesus recibió carne humana en el vientre de la Vírgen Santísima, suponiendo que la carne humana era incompatible con la santidad de su divina persona. ¿Qué monstruoso error? Estendiendo este principio hay que se-parar á Dios del mundo, hay que dejar la tierra y al hombre que en ella habita en perrétua orfandad. Ni aun es necesario refutar esta - perniciosa doctrina. El hombre racional necesita á Dios y no puede ni aun por un solo instante suponerse despojado de los beneficios de su bondad.

Segun Marcion, hay un Dios bueno que es el nuestro, y otro malo, que es el de los judíos. Ambos dioses habían prometido sus respectivos Mesias. El nuestro, el Dios bueno, envió al mundo el suyo en el reinado de Tiberio; el malo, el de los judíos, aun no ha aparecido, aunque no se niega que aparezca en la tierra.

Sostenia que Jesus, cuando despues de su muerte bajó al seno de Abraam, no salvó á Abel, Enoc, Ncé, ni los demás justos del Antiguo Testamento, por que aunque eran justos, pertenecian al dios malo, al dios de los judios; que, por el contrario, salvó á Cain, á los sodomitas, etc., por que pertenecian al Dios nueno, o sea al Dios de los gentiles. (Orsi, t. 11, 111.)

Parece imposible y no obstante es una triste realidad, que se hayan creido estos groseros

gerrores en el mundo.
IX. El mas famoso entre todos los disci-, pulos de Marcion fue Apeles; Espulsado, sin embargo, de la secta por el mismo maestro, porque se habia degradado cometiendo un repugnante crimen, huyendo de sus amigos y compañeros, se refugió en Alejandría de Egipto.

Los errores de Apeles son estranagantes y absurdos. Suponia que Dios creó a los ángeles, las potestades y una virtud ademas, à la cual llamó Señor. A este Señor atribuia la creacion \_ del mundo; pero de una manera muy estraña. . Se habia propuesto imitar á Dios en la creacion del cielo, y viendo que su creacion, la de la tierra, no era tan perfecta como la del cielo, se arrepintió y quiso destruirla y aniquilarla. (Fleury, lib. III, n. 34.)

Apeles reprobaba ademas las profecias, y creia que el Hijo de Dios cuando vino al mundo no tomó carne humana, sino que se revistió de una sustancia aérea, que devolvió, cuando subió al cielo, á cada uno de los elementos

que al bajar á la tierra se la prestaran.

X. Nació Montano en Ardeba, oscura aldea de la Misia. Tan rigido observador de la ley se mostraba en público, que llegó á granjearse

fama y autoridad de Santo entre las gentes vulgares, y aun entre no pocas personas que con razon eran respetadas por su virtod y su subiduria. Dejándose arrebatar por la exaltacion de su fantasia, creyéndose inspirado, comenze a profetizar, diciendo y propalando cosas care no podian ser admitidas, ni veneradas como santas en la Iglesia. Las personas que escuchaban sus estrambóticas predicaciones, se dividieron en dos distintas fracciones. Creian unos que Montano se hallaba seducido por el espiritu del error, mientras suponian otros que el espiritu de la verdad movia su lengua. Le seguian constantemente estos últimos y con sus adulaciones aumentaron los estravios de Montano. Se le unieron dos mujeres de sospechosa virtud, Priscila y Maximilla, y fingiéndose como él inspiradas, tambien como él predicaban las mas absurdas teorías morales v religiosas.

Montano decia que él y sus profetizas habian recibido toda la plenitud del Espiritu-Sento, tal cual Jesucristo lo habia prometido antes de su gloriosa ascension a los cielos.

Se colocaba y colocaba a sus amigos, suposión dose todos aun mas santos, delante de

los Apostoles.

Entre sus muchos delirios, sostenia Montano que no habiendo Dios pedido salvar al mundo, ni por medio de Moisés y los Profetas, ni aun con el auxilio del mismo Jesucristo, se habia encarnado nuevamente en él, en Montano, y en sus profetizas, quienes a no dudarlo, poseian con esceso todas las virtudes necesarias para que esta vez la voluntad de Dios no dejara de tener cumplimiento. ¡Cuánta temeridad!

Montano predicaba una moral en estremo severa, tan severa que en su misma rigidez llevaba la imposibilidad de su observancia.

Aumento lus ayunes particulares, y no contento con una cuaresma, impuso à todos sus adictos la obligación estrechisima de guardar tres.

Condenaba como un crimen el huir de la persecucion, y no concedia jamás el perdon á los desgraciados y frágiles mortales que ni aun per una sola vez hubieran sido vencidos por el espíritu tentador. Montano negaba el arrepentimiento. La rigidez de su moral conducia al escándalo por la pendiente de la desesperación. Todos los estremos son igualmente viciosos.

Tampoco hallaha este heresiarca misericordia para los que siguiendo el consejo de San

Pablo, contraian segundas nupcias.

Montano tuvo una muerte que puede considerarse como necesaria consecuencia de su doctrina. Sus máximas arrastraban á la desesperación, y él murió desesperado. Negó á Jesus en la vida y siguió el ejemplo de Judas en la muerte. Se arraucó la vida estrechando su cuello con un lazo. (Baronio, Anales, año 173, n. 20.)

XI. De la heregia de Montano brotataron

otras sectas, si bien parecidas todas en el fon-

do, algo desemejantes en la forma.

Fueron estos heresiarcas los Catafrigios. Artoritos, Pepucianos, Ascodrógitos y Patalorinchitos.

Los Catafrigios tomaron esta denominaci n de la patria de Montano. Preparaban su Euraristia, amasando el pan con la sangre que estraian á fuerza de numerosas y poco profundas heridas, hechas en el enerpo de un niño.-10né abominable crueldad! Estos son los frutos de la razon humana, cuando el hombre, aconsejado por su orgallo, se entrega á sí mismo y se aparta de Dios.-

Pero continuemos.—Si este niño, despues de tantas heridas, sucumbia, era venerado eomo un mártir; si conservaha la vida, era con-

siderado como un gran sacerdote.

Los Artoritos se apellidaban así por los elementos de que componian su Eucaristía. Consagraban el pan con un poco de queso.

Los Pepucianos tomaron el nombre de Prpuci, insignificante poblacion de la Frigia, en la cual se reunian para practicar las ceremonias de su culto.

Estos heresiarcas no conocian diferencia alguna entre los sexos, y conferian el sacerdocio y ann el episcopado, lo mismo al hombre que à la mujer.

Los Ascodrógitos vivian en la embriaguez, y en todo se portaban cual inmundas bacautes.

Practicaban su culto, llevando sobre sus hombros unas odres de piel, que en el mismo altar de sus templos, llenaban de vino para ofrecer sacrificios, enteramente dominados por este espirituoso licor.

Los patalorinchitos se llaman así de dos palabras griegas que significan palo y nariz, porque, en efecto, se ponian un palillo en la nariz y boca para observar con absoluta rigidez la

tey del silencio que profesaban.

Véanse cuáles fueron las consecuencias de la orgullosa doctrina de Montano. Este heresiarca prometió hacer le que el mismo Salvador no hizo en el mundo. Intentaba por medio de un espantoso rigor regenerar la tierra, y solo pudo obtener, como premio de sus trabajos, la desesperacion y el suicidio para él, y los escándalos, los crímenes, las crueldades y absurdos que acabamos de observar en sus discípulos. Siempre que el hombre se propone reformar la sociedad, apartándose de la revelacion de Dios, por el mismo camino llega á los propios funestisimos resultados.

XII. Era de Edesa Bardesano. Su caida debe ser siempre lamentada por los fieles. En tiempos del Emperador Marco Aurelio, ni aun el miedo de la muerte fue parte á obligarle a vacilar en su fé. Refutó á Valentino y combatió á casi todos los hereges de su tiempo. Sin embargo, cayó en deplorables errores que produjeron gravísimos males en la Iglesia.

-No se glorie el sábio en su sabiduría, ni el iasto en su virtud. Nada es el que planta ni el que riega, sino Dios que dá el incremento.—

XIII. Teodoto y Artemon decian, que Cristo era puro hombre; esto era repetir el error de Ebion y Cerinto. Teodoto el Platero corrigió y aumentó el error de todos los anteriores heresiarcas, añadiendo que Melquisedec era superior en dignidad al Salvador del mundo.

XIV. Hermógenes decia, que la materia es eterna é increada. Este error fue impugnado por Eusebio, Tertuliano y Lactancio. Añadió este herege que algun dia debian los demonios unicse à la materia y que el cuerpo de Jesucristo se halleba en el sol.—(Fleury, lib. 14,

n. 21.)

-Estos, se dirá, son delirios. ¿Quién lo niega? ¡Pero son los estravagantes delirios que brotan de la razon humana, cuando loca de orgullo, crevéndose bastante fuerte para guiarse por si misma, pretende emanciparse de Dios?-

#### CAPITULO III.

### Heregias del siglo tercero.

Praxeas, 1.—Sabelio, II.—Pablo de Samosata, III.— Manet, IV y V.—Tertuliano, VI.—Orígenes. VII á XI.—Novato y Novaciono, XII, XIII y XIV.— Nepote, los Angélicos y Apostólicos, XV.

I. Praxeas, de la Frigia, fue primero montanista; pero convertido mas tarde en adversario de Montano, lo hizo condenar (ocultardo su propia heregía, para acusarlo con mayor libertad), por el Papa Ceferino. Fue, sin embargo, conocido; confesó su crimen; retractó su error; pero como su arrepentimiento era solo aparente virtud, bien pronto volvió á diseminar públicamente su herética doctrina, sin ningun linage de consideracion.

Negaba el misterio de la Santisima Trinidad. No comprendiendo lo que es persona ni
lo que es naturaleza, negaba con su osadía lo
que no veia claro por su torpeza. Juzgaba que
persona y naturaleza son dos cosas idénticas.
Este error le hizo negar la trinidad de las personas, para sostener la unidad de la naturaleza. Afirmaba que esta sola persona, toda la
naturaleza de Dios, tomó carne en las entrañas
de María, y esta encarnacion, nejor dicho, el
fruto de esta encarnacion es lo que se llama

Jesucristo. Admitiendo todas las consecuencias de su error, Praxeas decia, que el Padre Eterno fiabia sido crucificado y muerto en el Celvario. Por esto sus discipulos se denominaron Patripacianos. Tertuliano escribió un litoro en defensa de la Santísima Trinidad, contra Praxeas.

Entre sus discipulos, los mas notables fueron Berilus, Nactus y Sabelio.

Fne el primer Obisno de Bostri, en la Arabia. Decia este heresiaroa, que Cristo antes de la encarnacion no podia llamarse Dios; que despues lo fue, tomando la divinidad del Padre. Cuenta Natal Alejandro (Sæc. III, capítulo m, art. 1.) que Berilus, refutado por Origenes, se convenció con las razones de su adversario, y volvió al seno de la verdad católica. -Cuando los hombres caen en el error por debifidad, se levantan pronto; cuando por el contrario, los hunde la perversidad de su corazon, la malicia de su espiritu, cuando su pecado es resistencia al Espíritu Santo, entonces la conversion es mas diffuil. ¡Dios ablande et corazon de los hombres que cual Faraon lo tienen endurecido!-

Nactus se empeño en demostrar, con espantosa vehemencia, que el Padre, el Hije y el Espíritu Santo no eran tres naturalezas, tres distintas sustancias, la cual ningun católico negaba; sino que eran los tres una sola naturaleza, lo cual decimos tambien todos los ca-

tólicos. Pero añadia: Si no son tres sustan-

Nace este error de creer que persons y esencia y naturaleza son una misma cosa, lo cual es falso. Mas adelante trataremos con detenimiento esta importantísima cuestion. Nactus murió sin renunciar a su impiedad. (Natal Alajandro, siglo III, cap. III, art. vII.)

El último y mas célebre discipulo de Praxeas fue Sabelio, de quien hablaremos en el parrafo

siguiente.

II. Era Sabelio de Tolemaida, en la Libia, y vivió en la segunda mitad del siglo III. Tuvo mas crédito y mas autoridad que Praxeas, so maestro. Por esta causa, los que abrazaban el error de estos, olvidando su propio nombre, tomaron la denominación de Sabelianos.

Negaba la distincion en las tres divinas personas, admitiendo, sin embargo, tres distintos nombres, para espresar tres efectos distintos en la divinidad. Para esplicar el misterio de la Santísima Trinidad se valió del sol, distinguiendo en él el rayo, el calor y la figura que lo uno y lo otro contiene. El rayo significaba el Hijo; el calor representaba el Espiritu Santo, y la figura é el emerpo del sol demostraba el Padre, que en una sola figura contenia á las tres personas divinas. (Orai, tom. 11, lib. y, nam. 14.)

Repetimos lo dicho antes. Despues trataremes con mas estension este punto. III. Pablo de Samosata fue Obispe de Antioquía. Fue pobre antes de su elevacien a la última diguidad del sacerdonio; pero despues con reprobados y hasta escandaloses manejos logró hacerse rico.

Tanta era su vanidad, que pueca se presentaba en público sin hallarse rodeado de una multitud de cortesanos y aduladores. Tenia una especie de guardia de honor formada por cerca de doscientas personas, todas á sus órdenes. En sus discursos no buscaba mas que alabanzas. Con insultos y hasta con golpes castigaba á los eyentes que no elogiaban con admiracion v entusiasmo su elocuencia. Permitió, ciego per su vanidad, que unas cuantas mujeres, en la misma iglesia, cantaran himnos dedicados á él. Era corrompido en sus costumbres. Siempre tenia á su lado personas de dudosa virtud, que eran consideradas como cómplices de sus liviandades. A estos crimenes, el impio Samosateno añadió la heregía. No contento con la corrupcion del corazon, se entregó à la perversion del espiritu.

Sus errores principales son los siguientes:

Decia que en Jesuceisto había dos personas y dos hijos de Dios. Uno por naturaleza y otro adoptivo.

No entendia la vida de Jeaus, ni aun como Verbo, mas allá del dia de su animacion en las entrañas de la Virgen Santísima. ¡Nada veia en él que lo distinguiese de los demas hombrea! Negaba la Trinidad; porque si bien admitia y empleaba los nombres de Padre, Hije y Espíritu Santo, negando la divinidad de la segunda y tercera persona, hacia desaparecer todo el adorable Misterio. A una sola persona. «! Padre, atribuia la encarnacion y la pasion. (Gotti., de vera Retig., tom. II, cap. xI, pág. 2.)

Sus discipulos manifestaban el error que habian abrazado, en la profesion de la fé, y en la

forma del Bautismo.

—Ya nadie piensa en esta heregia. Solo en la historia se conserva un pálido reflejo de su nombre. Pasó como pasan las nubes que por un momento cubren una parte del sol. Ní aun dejan en el espacio la mas leve huella de su existencia. ¡Así son las obras de los hombres...—

IV. Maneto sue el inventor de la heregia de los maniqueos, tan tristemente célebre en

los anales de la Iglesia.

Imitó a Montano atribuyéndose el título de Paracleto, para ocultar su humide condicion. Habia side esclavo en la Persia. Una mujer anciana con su oro lo libró de la esclavitud. lo adoptó como hijo y le quiso dar, aunque en valde, por falta de aplicacion en el liberto, una brillante educacion. Era mas atrevido que docto. Quiso formar una nueva secta, y por desgracia logró su objeto.

Se dedicó a la mágia. Con sus malas artes intento dar la salud al hijo del Rey persa, abandonado ya por todos los facultativos. Murió el niño. y en venganza, aquel Rey hárbaro hizo encerrar en la carcel al médico, al mago, que no habia logrado vencer á la muerte. Quizá en esto castigaba su charlatanismo. Maneto se libró de la muerte corrompiendo con su dinero la fidelidad de los soldados que lo custodiaban y apelando á la fuga. El desgraciado despues de andar errante por muchos paises, cayó en manos del Rey persa, quién no calmada su irritacion con el tiempo, lleno de indignacion contra él. lo hizo despedazar de una manera horrible. Su cuerpo fue arrojado á las fleras, y su piel se clavó para escarmiento en las puertas de la ciudad. Así concluyó el infeliz Manetol...

Sin embargo, no acabó su error con su muerte. Quedaron muchos discípulos suyos en el mundo, entre otros el célebre Agustin, mas tarde convertido à la verdadera fé, y grande apologista por último de la Iglesia católica. (Baronio, Anales, an 277, p. 1.)

V. Hé aquí los errores de los maniqueos.—Admitian des dioses, dos principios, bueno uno, malo otro. Suponian que en el hombre hay dos almas, la una mala, producida, como el cuerpo, por el mal principio, y la otra buena, producida por el buen principio, por el buen Dios, en el espíritu. El alma buena es eterna como Dios, y de la misma naturaleza de Dios.—Panteismo puro. Falso á todas luces. ¿En qué

razon se apoya esta absurda afirmacion? En ninguna. Verdad es que asombra la fé que tienen en les hombres, los filósofos, los ineré-

dulos que no creen en Dios.-

Todo el mal que hace el hombre lo atribuya esta escuela al principio malo. Por el contrario, lo bueno solo es fruto del principio bueno.—¿Pero en qué se funda esta peregrina division? Los maniqueos no lo dicen. Piden que
se crea; proponen mil absurdos, y... callan.
Los racionalistas son siempre así. Sus obras,
por mas que ponderan su amor á lo racional,
no son mas que absurdas novelas.—

Segun los maniqueos, el hombre no es libre; su voluntad cede á una fuerza irresistible que la lleva al bien ó al mal, segun que es bue-

no ó malo el principio que la inclina.-

Esto es el fatalismo con todas sus monstruosas consecuencias. Esto es simplemente convertir al hombre en una planta, en una piedra, en un ser que obra, sin merceer por el bien que hace ni ser reprensible por el mal que practica.—

Se mostraban estos sectarios religiosos, y

negaban la necesidad del Bautismo.

Rechazaban el matrimonio, condenandolo como obra de la carne, del principio malo, y malo por lo tanto.

Verdad es que si condenaban al matrimonio, que es lo lícito, con horrible desenfreno se entregaban a las mas abominables inmundicias. a todo lo prohibido.—Estos heresiarcas, como todos los que admiten el funesto principio de la razon soberana, santifican todos los crimenes, escusan todos los delirios, y por lo general solo admiten y proclaman como santo lo que Dios, lo que la misma razon rechazan y condesan como malo, campo pernicioso y digno de execracion.—

Los maniqueos se estendieron y duraron mucho. Fueron condenados por muchos Papas y perseguidos por casi todos los Emperadores de los siglos medios. Como sus errores eran contrarios al matrimonio, al fundemento de la sociedad doméstica, tuvieron que publicar contra ellos durisimos decretos los Emperadores Constantino, Diocleciano, Teodorico, Justiniano y otros.

En 1052 todavia se encontraban algunos mamiqueos en Francía, y Enrique II, segun refiere Baronio, los castigó de una manera ejemplar.

VI. Nació Tertuliano, segun dice Fleury (lib. iv, n. 47), en Cartago. Su padre fue un centurion de las tropas pretorianas del Emperador. En sus primeros años vivió este denodado apologísta de la fé en las tinieblas del error gentilico. Mas tarde, hácia el año 196 ó 197 de la Era Cristiana, abrazó con celo el cristianismo, se hizo sacerdote, y aun vivió mas de cuarenta años despues de haber recibido esta dignidad. Escribió muchas obras de utilidad para la Iglesia. Sus títulos son: del Bautismo,

de la Penitencia, de la Ocacion, la Idolatria, el Alma, la Prescripcion y otras entre las que brilla su admirable Apologético, en el cual contra todas las acusaciones de los paganos es defendida con lógica irresistible la cansa santa del cristianismo. Escribió ademas libros especiales contra Marcion, Praxeas y otros heresiarcas.

Aunque en el libro de Prescripcion llamó herege á Montano, poco despues, no obstante, estraviado por su ceto, no sometiendo á la autoridad su ingenio, confiando demasiado en sus propias fuerzas, se dejó arrastrar miserablemente por la heregía que profesaban los montanistas. (Baronio, Anales, 201, n. 3.—Orsí, lib. viii, n. 28)

Tertuliano fue esc. mulgado y lanzado de la

Iglesia por el Papa Zeferino.

Era este célebre apologista hombre austero en sus costumbres, exaltaba con sebrado rigor aun para las cosas lícitas la continencia, hacia estraordinarias vigillas, y por ódio al clero romano, por una venganza (¡quién lo creyera!), por una miserable venganza, este hombre tan grande se revolcó en el fango del error, preparado al parecer únicamente para los hombres de pasiones mezquinas.—Y esto no puede parecernos estraño. Cuando el hombre se aparta de Dios, pierde la luz que impide prevaricar a su géme. El sábio sin la fuerza, sín el apoyo de la humildad cristiana, pudiera ponerse en

paragon con el hombre anciano, débil, oprimido por el peso de los años, que pierde el báculo que le sirve de apoyo en su vejez. Le flaquean las piernas, se le turba la vista, y cae y se destroza en la tierra. Sine me unhil potestis facere. Como el sarmiento se seca, no puede producir frutos, sin permanecer unido à la vid, del propio modo, el hombre de genio, se seca, se pervierte, cae en espantosos delirios si pierde la sávia vivificadora de la fé y la humildad que solo en la fé se encuentra. La humildad es mucho mas necesaria para el sábio que para el ignorante, aunque nadie puede creerse dispensado de buscaria hasta encontrarla con los auxilios de la gracia divina.—

Los errores de Tertuliano pueden encerrarse en estos puntes:

1.º La Iglesia no tiene facultad para absolver à los adulteros que piden la absolucion con verdadero delor y proposito de la enmienda, despues de haber confesado en la forma debida sus culpas.—¡Qué deplorable estravio! Si este pecado no se absuelve, los que lo perpetren necesariamente han de entregarse à la desesperacion. Por fortuna esto no es mas que un error de Tertuliano. La misericordia de Dios es infinita. Cuando el pecador se torna en humilde y verdadero penitente, todas sus culpas, por grandes y numerosas que sean, se perdonan, mediante la potestad de la absolucion concedida por Jesus à su Santa iglesia.—

2.º Las segundas nunpcias son ilicitas.— Error condenado por el mismo San Pablo. El matrimonio, mientras viven los dos cónyuges es in lisoluble; pero faltando el uno por la muerte, el otro queda completamente libre para contraer segundas nunpcias en la vida.—

3.° No se debe evitar el martirio cen la fuga.—En los tiempos de la persecucion, habia cristianos que no se encontraban con las fuerzas necesarias para arrostrar la muerte. Estos fieles por no abandonar la fé, ni aceptar los tormentos de la muerte, se ocultaban en las catacumbas, se alejaban de las ciudades, se refugiaban en despoblados montes, ó pasaban la vida en áridos desiertos. Pues bien, Tertuliano, estraviado por su celo, condenaba á estos hombres como prevaricadores, por que sin faltar á la fé, huian del martirio. Esta severidad no es cristiana. Dios no condena lo que no es pecado.—

4.° Los fieles deben observar con todo rigor dos cuaresmas.—Esto es mas que un error; es un gran pecado de usurpacion de las facultades de la Iglesia. Lo que es ó no obligatorio en la Iglesia, lo dicen los legistadores eclesiasticos; los Papas y los Concilios aprobados por los Papas.—

Fleury (libro vi, n. 3.) añade que Tertuliano atribuia al alma una especie de sustancia corporal, aunque trasparente, segun lo habia enseñado una de las des profetisas, de las dos mujeres inmundas que, como ya hemos visto,

seguian a Montano.

Affrman Fleury y Natal Alejandro, que antes de morir, se aparto de los montanistas Tertufiano y fundo la secta de los tertulianistas, que se conservaron en Cartago unos 200 años, tasta que en los tiempos de San Agustin se convirtairon a la fé católica.

Wir! Origenes era egipcio. Pasó sus primeros años en Alejandria. Su padre el martir San Econidas de dio una educacion brillante. Las letras humanas y la Sagrada Escritura ciam para Origenes ciencias familiares. Cuentase de su propio padre le besaba el pecho cualido se hallaba dormido, considerándelo come Mario del Espíritu Santo. A los 18 años fue nombrado catequista de Alejandría. Tanto ofédico additició en el ejercicio de su honroso caigo, que hasta los mismos gentiles, atraidos por la fama de su saber y su elocuencia, acudin Phiro Fue su discipulo Plutarco, el mar-Trade furor de fos perseguidores, con contrata de fos perseguidores, con contrata de fos perseguidores, con contrata ante fos mismos tirános, dirigiendo para contrata con confesiones, con describilidos de fos confesiones, con de fos confesiones, co pieco de les tormentos y sin arredrarse al aun constituidad de la magice. Fue admirador de la pliceza. Tanto era su horror a los placeres Sandales grie hiterpretande mai unas palabras AUSHAMAN POU (CHP? XXX; V. &(1); So Hizo oundous

Si fue puro en sus costubres, si fue ardiente en sus creencias, su celo por la salvacion de las almas no desdecia de la santidad de su vida pi del ardor de sus creencias. Refutó à los árabes que negaban la inmortalidad del alma-Convirtio con su predicacion à Berillus que, como ya se ha dicho, no creia en la divinidad de Jesucristo, y por último, con su admirable dialéctica, mediante la gracia divina, llend la verdad católica al corazon de San Ambrosio, entongas estraviado con la heregía de Valentina.

Tenia Origenes vivisimos desees de sellarcon su sangre su doctrina. Queria alcanzar á todo tranço la palma del martirio. Cuando murió en padre quiso exhortarlo á la perseverrancia, confesandose como el ferviente cristiano en las gradas mismas del cadalso. No le fne este posible, por impedirselo con violencia su propia madra, no pudiendo hacer otra cosa. con una carta llena de ternura filial por un lado, de santo heroismo por etre, manifesto á su padre con cuanto jábilo le acompañaria en el applicio, cuanta era su satisfaccion al considerar que el antor de sus diss veria muy pronto orladas sus sienes con la palma inmortal gue ponen los angeles del ciele en la frante de los hombres, que por amor á Jenneristo. reciben el martirio en la tierra

Sign man edud que dier y ocho anna, inc

de la tan nombrada escuela de Alejandria. Cuando escribió los comentarios de la Sagrada Escritura, tenia constantemente ocupados siete amanuenses, y aun mayor número en algunas ocasiones. Hizo diversas ediciones de los libros santos, componiendo El Tetrapla, El Exonla y El Octapla.

Tenia El Tetrapla cuatro columnas, y en cada una de ellas se hallaba un testo especial. En la primera y la segunda se insertaban la traslacion de los setenta intérpretes y la de Aquila; en la tercera y la cuarta se veian con el orden mismo que se nombran las de Sima-

co y Teodosion.

El Exapla tenia seis columnas. Ademas de los testos citados, en las otras dos columnas colocó los testos hebreo y griego.

El Octapla se componia de dos columnas mas, en las cuales se insertaban los testos de

dos sábios y piadosos hebreos.

Era en su tiempo tan célebre Origenes, que todos los sacerdotes y dectores se le acercaban para pedirle consejo. Pero (¡lamentable desgracia!) este hombre, tan grande, tan sábio, tan benemérito de la Iglesia, engreido algun tanto con su celebridad, empeñándose en interpretar, segun su proplo juicio, algunos pasajes de la Sagrada Escritura, en el sentido místico, despreciando el literal, cayó en gravisimos errores. La vanidad es la nube del genio.

٠.

Sostenia Origenes, que los adictos á la letra, al sentido literal de la Sagrada Escritura, no conseguian el reino de los cielos; que para salvarse era necesario buir de la letra que mata, y abrazar el espíritu, el sentido místico que vivifica.—Este error es digno de profunda compasion. La Sagrada Escritura no dice lo que quiere atribuirle el hombre, sino lo que Dios ha querido revelar. El sentido místico no puede nunca hallarse en contradiccion con el literal, ni viceversa.—

Algunos escritores han defendido a Origogenes; muchos, sin embargo, han combatido

su doctrina.

Origenes consigno que esponia sus ideas como opiniones, no como dogmas; que las sometia al juicio del lector. (Orsi., lib. vi, nu-

mero 61.)

VIII. Origenes fue al Asia turbada en aquel tiempo por dos tenaces heregias. Dos Obispos de Palestina que visitó en su viaje, persuadidos de que Origenes seria muy útil a la Iglésia, le confirieron las Sagradas Ordenes, elésia, le confirieron las Sagradas Ordenes, elésia a Demetrio, Obispo de Alejandria, que lo depuso, lo excomulgo, y lanzo publicamente de la Iglésia. En esta desgracia etros Prelados asistieron a Origenes y lo colmaron de hodores. A Retos teniala razon para favorrescio, porque rea un brillante defensor del catolicismo. Su propio Obispo Demetrio, no era censurable por

su rigor, porque conocia la vanidad de su dio-

Cesano.
Orsi (tomo in, lib. vii, num. 33) dice que Origenes durante la persecucion de Decio, esperimento una dura prision, con tormentos los mas terribles que entonces se conocian. Tuvo cadenas gruesas, en el cuello, le estrecharon los verdugos las piernas con anillos de hierro, y sufrio con santa resignacion los dolores del eculeo. Nada, ningun dolor, sin embargo, era bastante para hacerle titubear en la fé. San Dionisio, Obispo de Alejandría, le escribió una carta, un libro para consolarlo y exhortarlo a la perseverancia. Origenes vivió poco despues de estos tormentos. Murio en Tiro en el año 253 de la era cristiana, á los 69 años de edad. IX. Berein (Historia, tomo I, cap. I.), citando, a San Agustin (Hæres., 64), dice que Origanes falto a la fe, preciendo incienso a los idolos por librarse de los obscenos ataques de un correspido y corruptor etiope. Despues de su apostasia, fue puesto en libertad. Se alejó entonces de Alejandría. Estando en Jerusalen. a paticion del ciero y del pueblo, subió á la cátedra sagrada con el fin de hacer una breve esperigion de algun punto de la Escritura. Al leer las palabras del salmo 49: Peccatori autem dial. Deus quare lu enarras justilias meas et munis lestamentum meum peros tuum? se ro confundido; penso que Dios, para reprenderlo, habia puesto delante de sus ojos

aquellas palabras, y con el rostro lleno de gruesas lágrimas, lanzando profundos suspiros, abandono fa catedra sagrada, y se retiro lleno de terror a un lugar de soledad y silencio.

Acerca de la exactitud de este liecho, dudan algunos historiadores. Otros inegan que hizo penitencia. Sobre uno y otro punto pueden ser consultados liatal Alejandre, tom. vn, capitulo IV, art. I... est. iv, y Barchio, Anules, años de 532 y 548.

Respecto a sus chirus, nadio duda que están plagadas de errores, y que fueron condenadas por los Pápas Anastasio y Gelacio, y ademas por el Concilio quinto general. (Baronio, Anu-

les, año 400, 18tim. 33.)

—La carda de Origenes, como la de Salomon y San Pedro, son una terribie lección para los membres de virtud y ciencia. La vanagloria es el gran escollo de los justos. ¡Desgraciados los varones virtuosos que no se abisman en la numidad! No es bastante la humana ciencia para evitar el crimen. Cum meta et tremore vestrum valulem operamini.

Los principales errores de Origenes son los siguientes, y se encuentran en el *Periarchon* 6 tratado de los principios, traducido y corre-

gido por Rufino.

Origenes se propuso impugnar la falsa doctrina de Ebion, Marcion y Valentino; pero huyendo de un error, cayo en otro, y se alejo por completo de la verdad.

Decian los nombrados heresiarcas que los hombres eran eschofalmente buenos o eschofalmente malos, segun que era bueno o malo el citos de quien procedian. Contra ellos Origenes estableció que solo Dios es esencialmente bueno; que a la mas que un Dios, y que este, como conjunto de todas las perfecciones, no era ni podia ser maio; que los hombres, en fin, no eran por su escucia buenos ni maios, pero que podian serlo, segun el uso ó abuso que huciam als un libre voluntas.

Si con esto pretendia demostrar Origenes que el hombre puede rechazar todas las tenutaciones, practicar todas las virtudes, complir son toda la ley sin el auxilio de la divina gracia, indudablemente cayó en el mismo error que dos siglos despues enera tan triste delebricad de tos pelarianos.

Sostenia tambien que los espíritas estestiaico tienen alma y ouerpe como nosotros; que
icons nuestras almas, como los angeles, fueron creadas antes que el mendo; que por algen crimen que en el cielo perpetraron, en
castigo freron relegadas al sol, la luna, las estrellas y aun a nuestro cuerpo, para que se
parificasea, viviendo en cierto modo como en
casa erision.

principala de los premios y las penas, Origenes principala de describas muy estrañas. Segun él, al los Santos están seguros en el cielo, ni los malvados pueden perder la esperanta de salir

algun dia del inflerno. [Qué dell'riol [Para negar la eternidad se niega la justicial [Para que el criminal no esté siempre apartado de Dios, se usurpa el cielo al alma del hombre virtuoso!...

Creia Origenes que antes de este mundo hubo otro, y que cuando este perezca otros nuevos
ocuparán su puesto, porque Dios no puede estar oci so. Esta filosofia es ridiculamente materialista. Este error no puede ser mas grosero. Supone que la infinita actividad de Dios
solo puede ejercitarse creando y conse vando
seres materiales que se ven con nuestros ojos
y se palpan con nuestras manos. ¿Quién es el
hombre para fijar límites al infinito poder de
Dios?...

De Origenes se ha dicho que era el hombre de la contradiccion; que ubi bene nemo melius; ubi male nemo pejus.

La verdad es que tanto admira cuando acierta, como espanta cuando se deja estraviar por el

consejo de la mentira.

XI. Muerto Origenes, sus secuaces no dejaron de turbar la Iglesia, diseminando sus errores por todas partes. El Papa Anastasio trabajó mucho para calmar la tempestad suscitada en Roma por los origenistas, capitaneados por el sacerdote Rufino y la infeliz Melania.

Tedavia los origenistas perturbaban la Iglesia en tiempos del Emperador Justiniano. No desaparecieron de una manera completa, has-

ta que en el Concilio Constantinopolitano segundo, Gánon 11, fueron condenados todos los errores y todos los partidarios de Origenes. (Orsi, tomo xviu, lib. xxi. nam. 70).

XII. Era Aovato presbitero de la Iglesia de Cartago. Hablando de el San Cipriano (Epist. 52) dice que era hombre avaro, inquieto v sedicioso. Muy desde el principio pareció sosnechoso en la fé à sus Prelados, se le acusó de haberse apoderado de los bienes de los huérfanos y las viudas, despejando ademas a les templos de las limosnas que en ellos depositaban los fieles. Negó á su padre la sepultura, despues de haberlo dejado perecer de hambre. Estando su mujer en cinta, la hizo abortar, dandele con el pie un golpe terrible en el vientre. No contento con estos crimenes, exhortó: A Novaciano a la apostasía, invitándolo con satánicas reflexiones para que no escuchara, para que se opusiera à los preceptos del Papa San Cornelio.

XIII. Espondremos ahora las costumbres de Nevaciano, para reseñar luego los errores de estos dos hereciarcas, tan unidos en la historia: Siendo catecúmeno y hallandose en peligro de muerte, fue bautizado Novaciano, sin sujetarse á las observaciones y prácticas que en aquellos ciempos se exigian en la Iglesia.

Lo recibió el Santo Sacramento de la Confirmacion, que en la primitiva Iglesia se administraba despues del Bantismo. Como él no lo

recibió entonces, lo negó mas tarde, intentando lograr que nadie lo recibiese en lo sucesivo. Sa vanidad era su consejero:—[Que nadie poseyese una gracia de la cual el carecia! El despedho é la corrupción son siempre el origión de las heragias. Sobre este prato véase nuestra obra El Papa y los gebiernos populares. (Tomo I, cap. xxvi.)—

Esto, no obstante. Novaciano fue elevado al sacerdocio, a pesar de los Canones, que probibian recibir el presbiterado a los fieles bantizados como el en el lecho de muerte, sin reoibir la confirmacion, ni someterse à las prutbas que por precaucion, tan necesaria en aquel tiempo, exigia la Iglesia. El ciero y el pueblo por esta circunstancia, por ne ver ademas justificada con sa virtad la dispensa, no acogieron bien su ordenación. Como mai cristiano, ourecia del valor necesario para cumplir con sus deberes en aquellas dificiles oircanstancias. Rogado por los diáconos para que se presentara a consolar y exhortar a la perseverancia a les fieles que esperaban en la carcel et instante de recibir el martirio, contestó que le faldahan las fuerzas necesavias, que no abandonaba el lugar en que se habia escondido, que, en flat, ya me queria ser sacerdote, sino que aspiraba a desempeñar otros cargos menos comprometidos y peligrosos. Los cristianos se escandalizaban; aunque no estrañaban su vergonzosa cobardía. Pues aun hay en su historia

ma cosa harto singular. Carecia del valor indispensable para cumplir con los deberes de un
simple sacerdote, y ho le falto la ambicion necesaria para desear, para solicitar, y tan para
liacer grandes esfuerzos por ocupar, comb Soberano Pontifice, la Silla de San Pedro.—
Siempre los más indignos son los más ambiciosos. Lia humildad no es virtud para los hombres vicitises. Las personas corrompidas quieren tenseguir las más grandes dignidades, no
para sacrificarse en benefició de sas inferiores,
sino para sacrificar y esplotar en su benefició
à todos los humbres que les estas subordinados. Los hombres que con empeño buscan los
hombres, se muestran por este solo hecho indignidades recibirios.—

Modelino tenta Tecniadia, hablaba bien, dra Michelino Por esta razon sua discursos, atantis maissimps por su fordo, eran establistados con gusto por la belleza de sus formas. Con esta sola virtual, se crejo digno de la mas alta dignidad. Apenas supo que habia subido por canerica eleccion a la catedra pontificia el Papa Sua Cornello, ne por conviccion, siño por despecho, por venganza, por conscion, siño por despecho, por venganza, por consejo de Belebba, nego la legitimidad de la eleccion, se hizo nombrar Pontifice por tres Obispos ignorantes, se declaro abiertamente cienatico, y fue el primer anti-Papa que dividió la Igiusia de Jesnoristo.

Cuando administraba la Eucaristía á sus se-

cuaces, les exigia el juramento de no abandonarlo jamás, de no volver nunca á la comunion del Papa legítimo. (Baronio, Anales 254,

num. 61.)

XIV. Hé aqui ahora los errores de Novato y Novaciano. Eran débiles en la fé, carecian de la fortaleza necesaria para confesar à Jesuoristo delaute de los tiranos, y enseñaban, no obstante, que no podia ser nunca perdonado el cristiano que por miedo à la muerte hubiese una sela vez quemado incienso en el altar de los idolos.

Eran ambos escandalosamente corrompidos; cometian, se manchaban perpetrando todo linage de crimenes; eran soberbios, ambiciosos, impuros; estaban, en fin, llenos de pecados, y afirmaban que en la Iglesia no habia ni podia haber indulgencia para los fieles que despues del Bantismo hubiesen cometido algun pecado.

—Esta contradicion horrible. Generalmente el hombre, cuando se aparta de Dios, reprende con furia, con espantosa severidad en otros, las faltas que el con mas frecuencia que nadie comete. Esta es ley general. Todos los llamados reformadores de la Iglesia ban imputado sus propios crimenes á la Santa Sociedad que fundara Jesucristo. Lutero el impuro, acusaba al catolicismo de falta de pureza. Enrique VIII, el tirano, combatia sin cesar lo que el llamaba la tiranía de los Papas. Así son todos los heresiarcas. No hay uno solo que no

necesite en todos sus hechos la reforma que

tanto pondera con sus pelabras.—

Siempre consecuentes con sus principios de rigor, los novacianos negaban el Sacramento de la Confirmacion; condenaban las segundas nupcias, y ni aun en la hora de la muerte daban la Comunion à los bigamos, à los casados legitimamente por segunda vez. (Fleury, libro vi, núm. 51.)

XV. Ademas de los nombrados, hubo otros

heresiarcas en este siglo.

Nepote, Obispo de Egipto, entendiendo al pie de la letra un pasaje del Apocalipsis, y dándole una interpretacion grosera, proclamó y con empeño y obstinacion difundia el arror de los milenarios.

Los Angélicos adoraban, como á Dios, á los ángeles, decian que á ellos era debida la creacion del mundo, y se gloriaban por añadidura de vivir con angelical pureza. Ya comprenderán nuestros lectores que no pue le haber nunca virtud en el corazon, cuando la vanidosa jactancia de la virtud ocupa siempre los labios.

Los Apostólicos se mostraban tan escesivamente rigorosos, que cerraban las puertas del císlo á todo el que poseyese riquezas. Estos no admitian en su comunion á los hombres casados.—Estos heresiarcas se apelli laban apostólicos quizá por su obstinacion en apartarse de la doctrica de los Apóstoles. (Berti, Hist., tomo 1, sect. 5, cap. m.)

# CAPITULO V.

## Heregias del siglo cuarto.

#### ARTICULO PRIMERO.

—El Cisma, I, y II.—Heregia de los denatistas, III.— Confutacion de San Agustin, IV y V.—Los Circumceliones, V.—Conferencia ordenada por Honerio, VI.—Muerte de San Marcelino y Concilio de Cartago, VII.—

I. Para comprender con exactitud la bismotorie de los denatistas es necesario distinguis el cisma de la heregía, porque ellos antes de ser hereges, fueron unicamente ciemáticas.

Durante el cisma fanton dirigidos por un tal Donato, llamado el Primero, para no gonfundirio con Donato, apellidado el Grando, que

los arrastró á la apostasia.

En los primeros años del sigle IV, Mensurio, Obispo de Cartago, fue acusado ante el tirarpo Majencio, por baber librado de la peregencion y ana de la muerta a Egiz diacono, autor de una carta que se habis publicade centra aquel despótico Emperador. Mensurio biso para defendarse un viaje a Roma. Al volver a su diferenta en la mitad del camino perdió la vida... Para sermar la sitia de Cartago, vacante por muerte de Romando, fue elegido por magnino consentimiento del clero y del guelio, 1 Cacillar...

no, à quien consagraron el Obispo de Apton-

go y etros prelados africanos.

Los adversarios de Ceciliano decian que su ordenacion era nula, porque los Obispos que le habian conferido eran traidores á la Santa Escritura y aun paganes. Ademas acusabán al nuevo de haber negado el alimento á los cristianos encerrados en la cárcel por no abandanas la fá de Jasucristo.

Se puse al frente de los conjurados contra Ceciliano, un tal Donato, Obispo de las Casas Negras en la Numidia. Esta secta se hizo poderosa merced á la protección que la dispensabargor repgarse de Ceciliano, Lucila, señora española, influyente por su riqueza y su talen-

to que entences se hallaba en Cartago.

Rama esacitábulo celebrado en la Numidia fus depuesto Ceciliano, y nombrado en su lusar Mayorino, oriado de Lucila. Donato tuvo san Mayorino, oriado de Lucila. Donato tuvo la debilidad de consagrar a esto Ohispo, tancimente esciplente escandaloso. Reconsecta esa horriblemente escandaloso. Reconsecta esa horriblemente escandaloso. Reconsecta esa horriblemente escandaloso. Reconsecta esta pudos pueda altar el velo de ignomina que asia pudos pueda altar el velo de ignomina que asia pudos pueda altar el velo de ignomina que asia pudos pueda altar el velo de ignomina que asia pudos pueda altar el velo de ignomina esa fue asia pudos pueda esta el consello bello. A los obsentes anticanónicos del consello bello. A los decretes anticanónicos del consello bello. A los decretes anticanónicos del los decretes anticanónicos del los decretes anticanónicos del los decretes a la potestad civil, con despos-

cio de la eclesiástica, apelaron a Constantino en demanda de fuerzas para deponer al Obispos legítimo de Cartago. Constantino, mas prudente, mas justo, menos sacrilego, puso la cuestion en manos del Papa San Melquiades, quien el año 315, en un Concilio al cual asistieron diez y nueve Obispos, declaró que era legítima la eleccion de Ceciliano, valida su ordenacion, y que por io tanto no debia ni podia ser inquietado en nombre de la justicia.

Los donatistas, no conformándose con la solucion del Soberano Pontifice, nuevamente apelaron al Emperador Constantino. Este procuró calmarlos primero; pero advirtiendo que atendida su tenacidad, no era esta fácil tarea, encargó à Etiano, procónsul de Africa, que investigara si en realidad era cierto que Félix, el Obispo que ordenó à Ceciliano, había sido traider à la Iglesia, entregando à los idótatras las

Sagradas Escrituras.

 facer los deseos de los donatistas complacióndoles hasta la exageracion, mandó que en Arlés se reuniese un Concilio, en el cual se examinara de una manera definitiva esta cuestion. San Silvestre, á la sazon Papa, año 314 de la Era cristiana, envió sus legados al Sínodo, los cuales presidieron en su nombre. La causa fue examinada de nuevo, y nuevamente la sentencia fue favorable à Ceciliano, el legitimo Obispo de Cartago.—Ya este Concilio, celebrado en Arlés, ciudad de Francia, en los tiempos de Constantino, fue presidido por los legados del Sumo Pontifice. Lo propio sucedió algunos años despues en el Concilio de Nicea, presidido igualmente por el grande Ossio, Obispo de Córdoba, representante del Soberano Pontifice. Conviene fijar nuestra antencion en estos hechos para convencernos de que en los primeros siglos del cristianismo, como en los posteriores, los Papas ejercieron el primado de jurisdiccion, ademas del de honor en toda la Iglesia. Los que afirman que los Papas no fueron reconocidos como jefes de la Iglesia universal hasta el siglo xiu, no pueden menos de quedar confundidos al ver como desde el siglo IV y aun antes los Sumos Pontifices, como Vicarios de Jesucristo, han ejercido siempre su plenísima potestad en toda la Católica Iglesia.

III. Esto no obstante los donatistas no se apartaron del camino de las turbulencias. Cre-

cieron en número; aumentaron en poder y sus errores llegaron hasta una parte del ciero romano.

Púsose al frente de los rebeldes cismáticos otro Donato, llamado el Grande, quien, como va hemos indicado, no contento con el cisma, proclamó abiertamente la heregia. Donato, como dice San Agustin, se hallaba imbuido en los errores de Arrio. Ocupó el puesto del intruso Mayorino, y por si y ante si, por autoridad propia, se declaró Obispo de Cartago, no obstante los repetidos decretos de tres concilios y la definitiva sentencia de los Papas San Melquiades y San Silvestre. Este acto de sacrilega rebeldia fue el origen de la heregia de los donatistas. Hasta aquí solo han sido cismásticos ó miembros rebeldes de la Iglesia; en lo sucesivo los veremos, avanzando siempre en la carrera del mal, hasta convertirse en perfectos heresiarcas, y aun en encarnizados enemigos del cristianismo. Cuando el hombre comienza à rodar por la pendiente del error, de un abismo pasa á otro abismo y el fin de los abismos no lo encuentra nunca. (Orsi, tomo iv, lib. xi, n. 51 y 52.)

El error de los donatistas se estendió, y produjo sus estragos en Africa mas que en ninguna otra parte. Sostenian estos hereges que la Iglesia solo se compenia de los buenos cristianos, de los justos, es decir, de ellos y que los malos fieles, todos los que no pertenecian à

su secta, no podian como pecadores ser miembros de la Iglesia de Jesucristo.

De este principio inferian dos ridículas con-

secuencias:

1.ª Puesto que los Papas, decian, no son donatistas, ó han defendido y amparado á los enemigos de Donato, los Papas no pertenecen á la verdadera Iglesia.

2.ª Puesto que selo es santo lo que se hace en nombre de Donato, el Bautismo que administran los católicos no puede ser santo, no es ni puede ser puerta para la verdadera Iglesia, y por ende los que lo reciben no son ni deberían llamarse cristianos.

—Este monstruoso error, este absurdo, engendro de la humana soberbia, solo tiene un inconveniente, y es que con negar el principio, caen por tierra las consecuencias que de él se derivan. Veamos como.

-Donato, dicen, es el único representante

de Jesucristo en la tierra.-

Se niega el principio. Esto es falso. ¿Cómo podria demostrarse nunca? ¿No admitió la revelacion? Entonces su doctrina es absurda. ¿Admitió la revelacion? Entonces, ¿en qué testo del Evangelio, en qué testimonio de Concilios, en qué definicion pontificia apoyais esta esclusiva santidad de Donato? La soberbia humara en todas partes y en todos tiempos es parecida. es completamente idéntica.—

IV. Los donatistas pretendian apoyar su

absurdo error en algunos pasages de la Sagrada Escritura.—La Iglesia, decian citando á San Pablo, no tiene mancha ni arruga.—Es cierto. Nadie dice ni puede decir lo contrario. La santidad es nota esencial de la Iglesia. La Iglesia católica es pura, es santa por la santidad infinita de su Autor y la divina santidad de su doctrina. Pero, ¿quién osará decir que fueron santos y puros los donatistas, que fue pura y santa su doctrina? Nadie. El testo de San Pablo es cabalmente una demostracion irrefragable de la verdad, de la santidad, de la divinidad del catolicismo.

Se apoyan tambien en otro pasage de la Sagrada Escritura, de la Apocalipsis, capitulo xxi, v. 27, en el cual se afirma que nada manchado, que ningun alma impura entrará en la Iglesia triunfante, en el reino de los cielos.

Pero ¿qué demuestra esto en favor de la heregía que impugnamos? ¿Qué tiene que ver, qué prueban en favor de los crimenes, impurezas y escandalosas rebeliones de los donatistas, las virtudes, la completa y perfecta santidad que necesitan las almas para volar al cielo?

Seria inútil emplear mas tiempo en la refutacion de estos errores. La Iglesia es santa, por que santa es su doctrina, Santísimo su Divino Fundador, y los Santos, los imitadores de Jesucristo jamás faltan en ella. Pero no daña, no puede dañar á la pureza de la Religion católica las faltas, los crimenes mismos que puedan perpetrar los individuos que á ella pertenecen. La Iglesia no es una sociedad de ángeles, es un conjunto inmenso de hombres que pueden ser prevaricadores; pero que con la fé. los Sacramentos y las leves de la Iglesia, pueden reformar sus costumbres, y de pecadores, mediante los auxilios de la divina gracia, convertirse en buenos y hasta en perfectisimos cristianos. La santidad de la Iglesia no consiste en que sean santos todos sus miembros; sino en que si quieren, cooperando á la gracia divina, todos tengan los medios y recursos indispensables para serlo. (Véase Natal Alejandro, tomo ix, dissert. 31.)

V. Los donatistas, los únicos santos, los hombres que tante ponderaban su santidad, llenaron de escándalo el mundo con sus crimenes. Derribaban los altares de los católicos, rompian profanándolos, les sagrados cálices, arrojaban (;oh sacrilegio abominable!) à los perros la Sagrada Eucaristía. Verdad es que segun refiere San Optato (lib. 11 de donatistis), los mismos perros castigaban á sus dueños, revolviéndose horriblemente contra ellos, en justicia, como escarmiento de sus sacrilegas abominaciones.

Eran crueles con los católicos. No contentos con asesinar á los vivos, llevando su furor mas allá del sepulcro, desenterraban à los muertes, y esparcian por el aire, despues de quemarlas en públicas hogueras, sus cenizas. (Baronio. Anales año 357, n. 152.)

¡Y estos hombres eran los puros, los santos por escelencia! Repetimos lo que hemos dicho. Los adversarios del catolicismo están siempre manchados con los vicios que imputan á la Iglesia. Y ¡cosa rara! los que llaman soberbia ó ambicicsa á la Iglesia, son los mas soberbios y ambicicsos. Los que la acusan de crueldad y tiranía, son cabalmente los mas crueles y tiranos. Los que, en fin, mas hablan de reforma, son sin duda los que mas necesidad tienen de una radical y completa reforma.—

Pero aun no hemos concluido con estos heresiarcas. De los donatistas nacieron los circunceliones, los santos y jefes de santos, como los apellidaba Donato, quienes despues de haber formado una iglesia, segun su antojo, daban la muerte á todo el que sin réplica no admitia sus repugnantes caprichos.

El fanatismo de estos sectarios llegó á un estremo asombroso. Predicaban y practicaban el suicidio como un acto heróico. Se despeñahan arrojándose en precipicios, se lanzaban en grandes hogueras para ser devorados por las llam s, se arrojaban al mar para morir ahogados, ó con un hacha, del cuerpo apartaban su cabeza. ¡Y los que esto hacian se llamaban mártires! Las mujeres cometian los propios

atentados. Algunas, hallándose en cinta, se daban la muerte, por creer que así tenia doble mérito su *martirio*.

Esto, esto y nada mas que esto hace la razon humana cuando para alumbrarse con su pálida luz, llena de soberbia, quiere apagar la infinita luz del cielo.

VI. Los Emperadores Constantino, Constante y Valentíniano intentaron reprimir con leyes severas la pertinaz insolencia de los donatistas. Poco adelantaron, sin embargo.

Por el año 440 de la Era Cristiana, tanto abusaban los donatistas de la libertad que entonces se concedia à los hereges para profesar libremente sus erróneas creencias, que obligaron à los Obispos católicos à unirse, y todos unidos, dirigir en forma colectiva una solicitud al Emperador Honorio, rogándole que con la fuerza de la ley se opusiese à la sacrilega violencia de aquellos hereges que tanto afligian y turbaban à la Iglesia en aquel tiempo. (Orsi, tomo II, lib. xxv, n. 1.)

—Este fue el origen de la ley 51 del Codigo Teodosiano, tan censura la por los adversarios del catolicismo. Esta ley, en efecto, castigaba en algunes casos hasta con la muerte los escesos de los donatistas. Los que se espantan ó aparentan espantarse en vista de tanto rigor, observan el castigo y no atienden siquiera al tiempo en que se decretó ni á los motivos que lo hicieron necesario. Los donatitas no fueron castigados, porque eran hereges; esto les estaba permitide; sino por que su insolencia era tanta y su sacrilega osadia tan horrible, que insultaban á los católicos, derribaban los altares, pisoteaban las Sagradas Formas, y en no pocos casos, no contentos con profanar las cosas mas sagradas del culto, atentahan contra las personas hasta maltratarlas, herirlas y aun darles la muerte, cuando se les presentaba ocasion de hacerlo impunemente. 1Y quieren los modernos filántropos que por que un hombre se llame herege, por el solo hecho de llamarse herege, quede exento de toda responsabilidad, y per ningun crimen se le considere digno de ejemplar castigo? ¿Quizá cuando un hombre perpetra un homicidio, por ser herege, deja de ser un homicida? Los filósofos que tanto declaman contra las leyes penales de la Iglesia, con una intencion que nunca puede escusarse, se fijan solo en el rigor de la pena y olvidan por completo los crimenes por los cuales la pena ha sido impuesta.-

Tambien mandó el Emperador Honorio que todos los Obispos católicos y donatistas celebrasen una conferencia en Africa con el fin de ponerse de acuerdo, abandonar el error, profesar la verdad, y vivir en paz, sometiéndose al Credo que todos debian venerar como santo, como verdadero y aun revelado por Dios.

Los donatistas rehusaron primero asistir á

la conferencia; pero obligados despues por las apremiantes órdenes del Emperador Honorio, se presentaron en Cartago, en número de 279. Los católicos, dispuestos á tomar parte en la cuestion, eran 268. Marcelino, el tribuno imperial, para evitar tumultos no consintió que todes asistiesen á la conferencia, exigió que por cada parte se designasen diez y ocho diputados, con plenos poderes para representar á todos los demas de su fraccion ó partido. Los donatistas por su parte se propusieron malgastar el tiempo en cuestiones secundarias, no entrando jamás en la verdadera cuestion, en la de averiguar cuál era la única Iglesia de Jesucristo.

San Agustin con su terrible dialéctica confundió à los donatistas. Les demostró que ellos no eran santos; que la Iglesia no se componia ni podia componerse de santos únicamente; que en ella había buenos y malos miembros; que, en fin, empeñarse en sostener que únicamente los justos pertenecen à la Iglesia de Jesucristo, era negar, era destruir la visibilidad de la Iglesia, era anonadarla como agregacion de fieles, que en la forma debida rinden à Dios el culto que le agrada.

Si solo los justos son miembros de la Iglesia, la existencia de la Iglesia, de la sociedad cristiana, es de todo punto imposible. Nadie puede penetrar en el corazon del hombre. Nadie puede saber si es pecador ó santo el hombre à quien se acerca. Luego no es posible tampoco que al acercarse veinte, ciento, un millon de hombres, puedan saber que son verdaderos cristianos, porque tampoco sabrán que están verdaderamente en gracia, que son verdaderamente santos. Pedir santidad á tedos los fieles, es no poder reunir nunca dos fieles que puedan reputarse como verdaderos. En la Iglesia hay buenos y malos miembros. Los primeros edifican con su virtud á los segundos, y los segundos deben ser corregidos y santificados por los sacramentos de Jesucristo, y el ejemplo de los justos. Para todos hay santidad, aunque por su voluntad no todos la tengan.—(Orsi, tom. 11, lib. xxv, n. 17.)

VII. Como era de esperar en la conferencia de que hemos hablado en el párrafo anterior, San Agustin obtuvo una señaladisima victoria. Muchos heresiarcas confesaron la verdad. abjuraron el error y abrazaron la Religion que les predicaba San Agustin. Los mas obstinados, no sabiendo defender sus doctrinas, no teniendo nada que contestar á los raciocinios y objeciones de San Agustin, apelaron al Emperador, deseando romper con la fuerza bruta, el lazo, los argumentos que no podían soltar con la fuerza de la razon. Por fortuna el Emperador Honorio, conociendo y cumpliendo con su deber, no quiso ni aun darles audiencia, antes por el contrario, sin recibirlos, les mando que puesto que nada podian decir en favor de sus doctrinas, puesto que como se les

habia demostrado eran falsas, las abandonasen y volvieran al seno de la Religion católica.

Irritados entences los donatistas, no obstante su ponderada santidad, cometieron espantosas crueldades contra los católicos. Asesinaron al virtuoso Restituto, únicamente porque con su saber y su elocuencia defendia la verdad y santidad de la Iglesia de Jesucristo, de la Religion santa que profesamos por fortuna los católicos: (Baronio, Anales 412, p. 1)

Unidos al conde Marino, tambien los douatistas calumniaron primero, para asesinar, como lo hicieron despues al mártir San Marcelino.—Este era el carácter de los hereges que ahora nos ocupan. Los filósofos humanitarios, que tantas lágrimas vierten sobre la tumba de los perseguidos heresiarcas, no tienen nunca un suspiro para la memoria de los mártires sacrificados por el furor de los perseguidores hereges.—

El conde Marino favoreció à los donatistas y fue destituido de todas sus dignidades, en castigo de su sacrilega maldad, por el Emperador

Honorio.

En el Concilio primero de Cartago, celebrado en los añ s 348 y 349, los Obispos cismáticos, renunciando á su error, se unieron a los católicos, y todos juntos dieron gracias al Señor por haberlos librado de tan funesto cisma.

En aquel Concilio se prohibió rebantizar á los fieles que ya habian recibido el santo Bau-

tismo en la forma debida, lo cual era centra el error de los donatistas, que rechazaban como nulo todo bautismo no administrado por su secta. Se prohibió tambien venerar como mártires a los donatistas que voluntariamente se sulcidaban, acordando, no obstante, que por conmiseración no se les negase la sepultura.

Esta paz no fue, sin embargo, obstáculo para que los donatistas se conservasen en muchos puntos. Baronio (Anales, año 596, n. 16), dice que estos heresiarcas ocasionaron la ruina de la Iglesia en Africa. Véase, pues, cuán funesto influjo puede ejercer una errónea creencia. Africa es hoy bárbara. La barbarie se apodera siempre de los pueblos que abandonan la Religion de Jesucristo. ¡Quién sabe si la heregía de los donatistas seria la puerta por donde entró el islamismo, es decír, la muerte de la civilización en el suelo africano!...

## ARTICULO II.

## De la heregia de Arrio.

## PARRAFO I.

Orígen de Arrio, VIII.—Sus errores y favorecedores, IX. Sínodo de Bitinia, X.—Sínodo de Osio en Alejandría, XI.—Concilio ecuménico de Nicea, XII.—Condenacion de Arrio, XIII.—Fórmula de fé, XIV, XV y XVI—Pestierro de Eusebio de Nicomedia y Carta maligna de Eusebio de Cesárea, XVII.—Destierro de Arrio, XVIII y XIX.—Decreto sobre los cuatordecimanos, XX.—Cánones, XXI—Fé del Concilio, XXII.

VIII. Arrio fue africano. Nació en la Libia Cirenaica. Empujado por su ambicion, hizo un penoso viaje al Egipto, y se fijó en la préspera Iglesia de Alejandría, con el fin de obtener pingües beneficios. Tenia profundos conocimientos en la literatura y ciencias profanas. Su aspecto era severo y hasta repulsivo, pero dulce en su trato y afable en su conversacion. Cegaba su espíritu la ambicion de la humana gloria y el deseo de acreditarse, de adquirir fama en el mundo, sosteniendo peligrosas y aun falsas novedades.

Al principio pareció adicto à Melecio, Obispo de Licópolis, en la Tebaida. Melecio no era herege; no tenia ningun motivo para abjurar la fé, y mucho menos aun para tornarse en perseguidor de la Iglesia; pero habiendo sido castigado y depuesto por San Pedro, Obispo de Alejandría, á causa de sus grandes y repetidos y escandalosos crimenes, por venganza y nada mas que por venganza, aconsejado por el despecho, en los primeros años del siglo cuarto, promovió un espantoso cisma en Egiplo contra el legítimo y Santo Obispo de Alejandría, usurpándole hasta la potestad de órden. (Ba-

ronio, Anales 310, n. 4.)

Conociendo Arrio que las cosas de Melecio iban mal, y que á su lado y en su partido no podia adelantar mucho en su carrera, lo abandonó, no por fé, sino por cálculo, y por cálculo, que no por fé verdadera, se reconcilió con el Santo Obispo de Alejandría. Fue promovido al diaconado; pero conocidas bien pronto su ambicion e hipocresia, su vanidad y perfidia, su soberbia y falta de fé, como un malvado contamaz fue arrojado por San Pedro de su Iglesia. Hallandose el Santo Obispo de Alejandría en la cárcel y próximo á recibir la palma del martirio. Arrio mostrándose lleno de contricion, con semblante y apariencias del mas humilde penitente, quiso nuevamente reconciliarse con la Iglesia San Pedro, como justo, como varon lleno de acendrada piedad, se hallaba dispuesto a perdonar y devolver su antigua confianza al lobo que con piel de ovejaintentaba penetrar en el rebaño, en la santa sociedad de los ficles, para esplotarla y despedazarla. El Santo pidió consejo al cielo y en el vió la imagen de Cristo, con la túnica destrozada, en la cual se leian estas palabras: Hanc mihi scidit Arrius. Præcave omnino ne eum in communionem recipias. (Baronio, Anales 310, n. 4 y 5.)

San Pedro murió el año 311. Le sucedió en la Silla de Alejandría el descuidado Aquila, quien, sin tener en cuenta el prudente ejemplo de su antecesor, confirió el presbiterado á Arrio, y aun le confió la parroquia de Bauceles en Alejandria. (San Epifanio, Hereg. 69.)

Muerto Aquilà, Arrio, que ya era anciano, mostró vivísimos deseos de ocupar su puesto; pero fue preferido por el clero y el pueblo San Alejandro, hombre de mucho saber y purísimas costumbres.

Arrio, entonces, arrastrado por su indignación, comenzó á censurar en todo la conducta de San Alejandro. No solo impugnaba la persona, sino que empujado por la venganza, avanzando siempre en sus censuras, llegó hasta el punto de negar lo que enseñaba San Alejandro, de negar lo enseñado, lo revelado por el mismo Dios.—Leccion terrible que nos demuestra en cuánto peligro se encuentra el hombre de abandonar la verdad, cuando ciego por el orgullo, inspirado por la venganza, se aparta de la caridad.—

Arrio impugnando á un santo Obispo, solo pensando en hacer la guerra á un hombre, cayó en el insondable abismo de la soberbia, desde el cual, solo podian oirse las blasfemias que su impía lengua, movida por Satanás, enviaba sin cesar al cielo.

Sus principales errores son los siguientes:

- 1.º El Verbo Eterno, no es Ete no como el Padre, sino criado en el tiempo como el hombre.—
- 2.º El Verbo, Cristo, mutable por su naturaleza, abusando de su libre albedrío, hubiera podido pecar; pero manteniendose siempre en los límites de la rectitud, jamás cometió pecado. Por esto el Padre, en premio de su virtud, lo hizo partícipe de su divinidad.

-Con muy poco trabajo se desvanecen es-

tos errores.

¿Creeis en la revelacion? ¿Sí? Entonces solo podeis hablar de Díos, solo podeis esplicar los adorables Misterios de la Trinidad Santísima, apélando á la revelacion de Díos; á lo que Dios por su infinita misericordia ha querido revelarnos.

No creeis en la revelacion? Entonces, comenzad por negar toda la heregia, que la su-

pone, que sin ella es hasta inconcebible.

Ahora bien: admitiendo la revelacion, las Sagradas Escrituras, la tradicion, infalible cuando con una definicion dogmática se esplica, se fija ó interpreta en los Concilios ecuménicos, ó por los Soberanos Pontifices, los errores de Arrio están rechazados y conde-

nados por toda la autoridad y toda la verdad de Dios.—

Arrio enseñó ademas que el Verbo en la Encarnacion habia tomade cuerpo sin alma, ó que la divinidad se habia convertido en parte del alma.

Esto parece una contradiccion. No puede estrañarse. Stultus sicut luna mutatur.

Los errores de Arrio se encuentran principalmente en la *Talia* y en la epístola que dirigió á San Alejandro, Obispo de Alejandria. (Baronio, *Anales* 315, núms. 19 y 20.)

IX. Comenzó Arrio esponiendo sus errores con temor, privadamente y no sin cautela. Pero despues, ya hecho menos tímido, mas arrogante, los diseminaba públicamente en su misma parroquia. San Alejandro lo reprendió con suavidad y prudencia; pero convencido de que con tan dulces medidas no conseguia nada, recurrió à disposiciones mas fuertes, mas severas, aunque siempre justas.

Ya no era Arrio el solo mantenedor de sus errores. Los predicaban tambien algunos miembros del clero, entre ellos un Obispo, el de Tolemaida, y varias otras personas importantes.

Para contener el mal en su origen, San Alejandro convocó un Concilio provincial, hácia el año 320, al cual concurrieron muchos sacerdotes, y unos cien Ooispos del Egipto, la Libia y otros puntos. Celebróse este Concilio en Alejandria. Arrio fue llamado, y no obstante su arrogancia, no tuvo valor personal, ó la necesaria confianza en sus doctrinas para sustentarlas en tan augusta asamblea. Sus errores, despues de un diligentísimo exámen, fueron condenados como heréticos.

San Alejandro, en una carta circular que dirigió á todos los Obispos de la Iglesia, diócuenta exacta de la doctrina de Arrio, de su conducta y de los anatemas fulminados en el Concilio contra la heregla y contra el nuevo heresiarca. (Orsí, lib. xII, núms. 5 á 7.)

Esto, no obstante, Arrio, cada vez mas obstinado, cada vez mas ciego, se empeño en luchar contra el Obispo, contra el Concilio, contra toda la Iglesia, y aun centra el mismo Dios. Su sacrilega lucha, como la de los ángeles rebeldes, solo podia tener un trágico fin. Arrio fue confundido en la tierra y maldecido en el cielo. ¡Ojalá su caida sirva de leccion á los espíritus soberbios, que no conocen cuán cerca está la apostasía de la venganza!—

Sedujo Arrio á muchas personas. Entre sua discípulos se contaban individuos de ambos sexos. Su conducta con varias de las mujeres que le acompañaban, no estuvo exenta de culpas que á torrentes vertian la ignominia sobre aquella inmunda secta.

Arrio se puso bajo la proteccion de Eusebio de Nicomedia. Era este un hombre sábio, pero ambicioso y corrompido. Fue primero Obispo

de Beyrout; pero no contento con este pobrisimo obispado, por sí y ante sí, sin razon ni autorizacion, porque así se lo aconsejaba su ambicion, se apodero despues de la silla de Nicomedia, que le dio nombre.

Eusebio era amigo y obtuvo siempre la proteccion de Constanza, hermana del Emperador Constantino.

Engreido Eusebio con su talento y la alta protección de su amiga, para hacer alarde de su prestigio, favoreció al heresiarca. Escribió en su favor al Obispo de Alejandría San Alejandro.

Este santo Obispo no pudo escuchar, ni mucho menos atender las recomendaciones de Eusebie. Lejos de admitir à Arrio à la comunion católica, lo arrojó como contumaz de su Iglesia. (Sócrates, lib. 1, cap. vi.)

X. Arrio entences se retiró á Palestina, donde con sus engaños y malas artes logró captarse la voluntad de muchos Obispos y personas de influencia entre los cristianos.

Sabedor de esto San Alejandro, enteró en una carta de todo lo ecurrido á los Prelados de Tierra Santa, y estos, conociendo la verdad, privaron al heresiarca de su amistad y proteccion. Arrio, viendo que tan considerablemente disminuia el número de sus secuaces en Palestina, se trasladó á Nicomedia, en donde al lado de Eusebio, el literato é intruso Obispo, de quien ya hemos hablado, compuso en malos

versos su malísima, su impía y nefanda obra, titulada *Talia*, llena de blasfemias y repugnantes sofismas y asquerosas *chanzonetas* contra la fé católica.

Eusebio, empleando toda su influencia en beneficio del heresiarca, reunió en la Bitinia un Concilio provincial, compuesto de Obispos, en su mayor parte amigos de Arrio, ó humildes servidores de su protector. Estos Obispos dirigieron cartas á otros muchos Prelados de la naciente cristiandad, con el fin de obligarlos, por medio de sofisticas argucias, á pedir y obtener de San Alejandro que Arrio, sin hacer penitencia, sin abjurar sus errores, sin dejar de ser herege, sin dejar de escandalizar con sus discursos y escritos á la Iglesia, fuera admitido á la comunion de los fieles en Alejandría. Esto no debia, no podia suceder, y no sucedió. (Fleury, lib. x, núm. 37.)

San Alejandro conocia profundamente el co-

razon de Arrio.

En este tiempo, despues de la victoria de Licinio, el Emperador Constantino, libre de competidores, vió en completa paz su im-

perio.

Constantino deseaba sinceramente la paz y prosperidad de la Iglesia. Cuando al llegar á Nicomedia tuvo neticia de la grande escision que con motivo de la heregía arriana existia entre los Obispos de Oriente, esperimentó un profundo pesar; lamentó con amarga pena el

mal, y con buena intencion quiso ponerle remedio. Desgraciadamente, no bastan en los Principes las sanas intenciones para hacer el bien; es necesario ademas que se vean libres de malignos consejeros que le pinten el bien como el mal y el mai como el bien. En esta ocasion tuvo Constantino la infausta suerte de ser informado por Eusebio, el amigo de su hermana, el protector de Arrio, el Prelado, en fin, de algunas palabras cristianas en los labios y fe ninguna en el corazon. Este desgraciado Obispo manifestó á Constantino que la cuestion era de poco interés, que versaba en una mera confusion de palabras, que no afectaba á la fé en su esencia, que por último, debia ser resuelta con solo imponer silencio à las partes contendientes. Esta solucion prudente, muy propia de los consejeros pérfidos, seria parecida á la del médico que al ver subir la gangrena al corazon, inspirara absoluta confianza al enfermo, ordenándole que para recobrar al instante su salud, nada era mas fácil ni mas seguro que cubrir con oro y seda el cáncer, y dejar correr el tiempo.

Arrio negaba la divinidad de Jesucristo, y Eusebio, el amigo de la paz, el consejero prudente, como el médico citado, queria que la cuestion se resolviese dejando á los fieles en libertad de negar ó impugnar la divinidad de Jesucristo y por ende la divinidad de todo el cristianismo.—Forzoso es convenir en que Euse-

bio, el Obispo de Nicomedia, si no es el modelo, se parece mucho à Mons. Bienvenido, el Obispo que, creyendo todo lo mas que podia, creia en Dios Padre, el Obispo sin fé ni moral que pinta Victor Hugo en Los Miscrables.—

Constantino, engañado por Eusebio, escribió una carta á San Alejandro, rogándole ó encargándole, ó advirtiéndole no sabemos cómo, que por cuestiones de tan escasa valta, no era conveniente prolongar una cuestion tan agria como ruidosa.—Esto no es estraño. Siempre que los poderes civiles se entrometen en las cosas de la Iglesia, lo echan todo á perder. En manos legas nunca arde bien el incensario.—

Se ahondaba la division, y crecia el escándalo en el Oriente. Para remedio de tantos males fue enviado á Egipto por San Silvestre, Papa, como cree Baronio (Anales 318, n. 88), ó por Constantino, como opina Fleury (libro x, n. 43) el célebre Osio, Obispo, que por el largo espacio de 30 años habia gobernado en España la Iglesia de Córdoba; varon tan respetado en aquel tiempo por su gran virtud como por su eminente ciencia. Tenia este gran Obispo español en su apoyo el prestigio de la constancia, pues habia sufrido muchisimo durante la herrible persecucion de Maximiliano.

Osio, de acuerdo con San Alejandro, reunió ; un Concilio en Alejandría, en el cual, despues de estuciada con profundidad la cuestion, despues de examinar y refutar con toda evidencia los errores de Arrio, fue nuevamente condenado este heresiarca y anatematizada su doctrina. (Orsi, lib. xii, n. 21.)

XII. Despues de esta nueva condenacion, Arrio dirigió una larga epístola al Emperador Gonstantino, en la cual intentaba justificarse y defenderse al propio tiempo.— Rehusaba la sentencia del Concilio, autoridad espiritual, y se sometia al fallo del Emperador, potestad temporal, autoridad que para el caso solo podia significar violencia. Cuando los hereges se muestran orgullosos ante los Papas, se degradan, se arrastran de una manera ignominiosa bajo los pies del representante de la fuerza material—

Pero Constantino, bien informado en esta ocasion, contestó al heresiarca en una carta bastante estensa, en la cual, despues de refutar uno por uno todos sus errores, le apellida hombre maligno y pérfido, añadiéndole que habia escrito su carta para que, dándose al público, todo el mundo tuviese conocimiento de ella.

Irritados por esto los arrianos contra el Emperador, se vengaron de él insultando su nombre y mutilando á fuerza de pedradas su estátua. Constantino, al tener noticia de este atentado, con su gran prudencia mostró la magnanimidad que atesoraba en su alma. Lo escitaban sus consejeros para que impusiese un ejemplar castigo á los sediciosos, y él,

riéndose, llevándose la mano al rostro, esclamó: Pero ¿qué han hecho?—Yo no encuentro ninguna herida en mi rostro. (Orsi, libr. xII, n. 24.)

El desprecio es el mayor castigo que se puede imponer al insulto. No mencionamos el perdon, porque es una virtud esclusivamente cristiana, que nunca puede colocarse en el número de las penas ó castigos.

Convencido el Emperador de que un Coneilio provincial no era suficiente para condenar y estirpar un error que tenia tan estensas ramas y hondas raices, quiso que en Nicea, ciudad de Bitinia, se reuniera un Concilio ecuménico ó universal, al cual concurriesen Obispos de todo el orbe católico. Al instante ofreció á los Prelados con laudable generosidad todo lo necesario para tan largo y costoso viaje. (Orsi, lib. xu, núm. 25.)

Poco despues, el año 325, se encontraban reunidos en Nicea 318 Obispos, procedentes del Asia, Africa y Europa, de todo el mundo entonces conocido. (Fleury, lib. xi, número 2.)

Era por demas edificante el ver cómo la Iglesia entera se reunia en el Asia, tan unida, tan vi/a, tan floreciente, como renaciendo de las cenizas mismas de la revolucion. Entre los Prelados había muchos que aun llevaban en sus frentes la huella del martirio. San Panufio, Obispo de la Tebaida, en la persecucion de

Maximino habia perdido un ojo, arrancado con garfios de hierro, y un dedo del pie izquierdo destruido, mejor dicho, consumido con el fuego de un trozo de hierro candente. A San Paule, Obispo de Neocesárea, por órden de Licinio se le quemaron ambas manos, tambien con un hierro encendido. Tambien por la fé habia perdido el ojo derecho San Potamon. Muchos otros Obispos del Concilio, atestiguaron la verdad de su fé, con el recuerdo de los delores que les habia ocasionado su censtancia. (Orsi, lib. x1, núm. 26.)

San Silvestre, Papa, aprobó la idea del Emperador y le dió el necesario consentimiento para la celebracion del Concilio.-Bueno es tener esta circunstancia muy presente para contestar de una manera cumplida á los escritores superficiales, á los exagerados regalistas, que fundándose en el ejemplo de Constantino, sostienen que los reyes y no los Papas, son los que tienen el derecho de convocar el Concilio ecuménico. Esto es absurdo. por dos razones. Primera, porque, como ya hemos indicado, Constantino obtuvo para la convocacion el previo y necesario consenti-miento de la Santa Sede, y segunda, porque no habiendo ningun Monarca que tenga dominio en todo el mundo es hasta inconcebible el derecho que por los regalistas se concede al sumo imperante, para la cita y convocacion de Obispos sobre las cuales no tienen jurisdiccion ninguna, como acontece con todos los que

pertenecen á naciones estrañas.

El Papa es el único poder que ejerce legítima y eficaz autoridad sobre todos los Prelados del mundo. Luego el Papa es el único que puede convocarlos para que asistan á un Concilio ecuménico.—

Ademas de esto, San Silvestre envió al Concilio, para que lo presidieran y dirigieran sus sesiones, á los legados Víctor y Vicente, sacerdotes romanos, y el grande Osio, Obispo de Cordoba. (Fleury, lib. xi, n. 5.)

El Concilio celebro su primera sesion en la gran iglesia de Nicea el dia 19 de junio del año 325 de la Era cristiana. (Orsi, lib. xi, u. 22.)

Arrio fue à Nicea por orden de Constantino. El examen de sus errores fue la primera cosa en que se ocuparon los Padres del primer Sínodo general.

El heresiarca, lleno de audacia, con absoluta libertad e puso sus erróneas doctricas en el Concilio. Dijo todo lo que quiso, sin que nadie pusiera ningun obstáculo moral ni material al

movimiento de su impia lengua.

Los Padres del Concilio eran católicos, fervorosos católicos en su inmensa mayoría. En un principio se contaron 20 Obíspos arrianos; despues se redugezon á 17 por haber abjurado su error cinco; mas tarde abandonaron la heregía etros 12, y por último ya terminado el Concilio, solo quedaron dos impenitentes. San Atanasio examinó y refutó uno por uno todes los argumentos en que apoyaba Arrio su falsa doctrina. Inútil es añadir que nadie pudo oscurecer la verdad con tanta brillantez y valentía espuesta por el Padre de la Iglesia que acabamos de nombrar.

Se leyó en el Concilio una carta de Eusebio, Obispo de Nicomedia, conforme en todo con la

nueva heregia.

Con horror fue esta carta rechazada por los Padres de Nicea. Los eusebianos, no obstante, continuaban llamandose cristianos, y proclamando la heregia arriana, que negaba la divinidad del cristianismo. Es una contradicción inconcible.

XIV. Las preguntas que se hicieron à los heresiarcas fueron las siguientes:

1. Creeis que el Hijo de Dios es en todo semejante al Padre?

2. Creeis que es su verdadera imagen?

3. a ¿Creeis que subsiste en el Padre?

4. a Creeis, en fin, que ha existido siempre, que es inmutable, que es engendrado en la eternidad, no hecho ni creado en el tiempo, que es la virtud de Dios, que es Dios mismo?

A todas estas preguntas contestaban los arrianos con evasivas ó violentas y estrambóticas interpretaciones de la Sagrada Escritura. No negabap; no afirmaban; eludian la cuestion. Pero su empeño, su obstinacion en espresarse con vaguedad, demostraba su error, su falso

sistema teológico, la necesidad de ocultar su pensamiento, hasta el punto de no dejar lugar 4 dudas.

XV. Convencidos los Padres de que los partidarios de Arrio, lo que querian era embrollar las cuestiones y ganar tiempo, para obligar á los heresiarcas á confesar ó negar la verdad de una manera esplícita, inventaron una palabra gráfica, que encierra completamente el dogma c tólico, que sirve y servirá siempre de norma segura para conocer quiénes son los que admiten y quiénes los que rechazan la divinidad de Jesucristo.

Este vocablo es el omoousion, griego, que

equivale à consustancial en español.

Así pues, la cuestion podia plantearse en estos términos: ¿creeis, oh arrianos, que el Verbo eterno es consustancial al Padre, que es de la propia esencia del Padre, que, en fin, encuanto lá a esencia en nada se distingue del Padre?

Planteada así la cuestion, las evasivas son imposibles. Forzoso es decir, SI ó NO. Confesar ó negar la divinidad de Jesucristo.

Esta voz consustancial, no se encuentra en cuanto al sonido material, en las Sagradas Escrituras; pero en cuanto á la idea, en cuanto á lo que la palabra significa, se encuentra en cien pasages de los libros santos. Pongamos algunos del mismo Salvador del mundo.

-Felipe, quien ME ve, ve a MI PADRE.

-MI Padre y YO somos una misma cosa.

(Joann. 10, v. 30.)

En estos testos del Evangelio se halla clara y espresamente consignada la consustancialidad proclamada contra los arrianos en Nicea.

XVI. La última sesion del Concilio, por complacer al Emperador, se celebré en el gran

salon de su palacio.

Al penetrar Constantino en aquella augusta Asamblea, algunos Obispos arrianos le presentaron esposiciones, en las cuales apelaban á su fuerza material contra los decretos de la autoridad espiritual. Constantino, lleno de fé, reprendiendo á los heresiarcas, dijo: «Yo no tengo poder para juzgar á los Padres del Concilio. Ellos pueden juzgarme á mí. A ellos solo Dios los juzgará.»

El Emperador no quiso ocupar el asiento que se le había preparado, sin obtener antes el consentimiento de los Padres del Concilio. Sentado él, tambien se sentaron todos los Obispos. Eustaquio, Obispo de Antioquía, pronunció un brillante discurso, dando á Dios gracias por las victorias del Emperador, tan útiles para la paz de la Iglesia. Despues habló Constantino, prometiendo absoluta libertad á los hereges para espresarse en los términos que juzgasen convenientes. Pero nada tenian que decir. Estaban ya confundidos por la elocuencia de San Atanasio, y mas aun que por San Atanasio. por los remordimientos de sus conciencias.

En seguida se leyó el decreto, redactado-por el grande Osio, en el cual se espuso el dogma católico con la misma claridad y precision que hoy todavía se repite diariamente en todos los actos y protestaciones de la fé cristiana.

Entonces se fulminó el anatema contra todo el que negace la divinidad, la eternidad y con-

sustancialidad del Hijo de Dios.

Entences tambien, dice Baronio (Anales 325, n. 173), se mandó que los fieles al decir en sus oraciones—gloria al Padre, al Hijo ral Espíritu Santo, añadiesen: Como fue en esprincipio, ahora y siempre y en todos los siglos.—

Esto equivalia à ordenar que constante, perpetuamente, protestasen los fieles contra los heresiarcas, confesando la eternidad, la eonsustancialidad de las tres divinas perso-

nas.

XVII. Como ya hemos dicho antes, los Obíspos arrianos que al principio fueron 22, al cerrarse el Concilio se redojeron únicamente á dos, puesto que todos los demas admitieron los decretos de Nicea.

Verdad es que algunos bien pronto volvieron á su error antiguo. Eusebio de Cesárea al dar cuenta á sus diocesanos en una carta Pastoral, de lo acordado en el Sínodo, se espresó en términos que revelan la poca ó ninguna sinceridad con que antes abjurara su falsa doctrina. Su carta fue solo una violenta diatriva, tan

falta de verdad como de justicia, contra los decretos de Nicea.

XVIII. Arrio aunque confundido por San Atanasio y abandonado por todo el Concilio, continuó diseminando su pestilencial doctrina. Los padres del Concilio lo escomulgaron y Constantino lo envió al destierro. Fueron tambien condenados en el Sinodo general todos los errores y todos los libros de Arrio, principalmente su inmundo libelo, llamado Talia. El Emperador publicó un edicto apoyando los decretos de Nicea, en el cual mandaba destruir las obras del heresiarca y con penas muy severas, aun con la muerte, mandaba castigar à los que infringiesen esta disposicion civil. (Fleury, lib. xi, n. 24.)

Aunque este édicto parezca cruel, puede escusarse teniendo en cuenta el siglo en que se publicó, las razones políticas que lo hacian necesario, y sobre todo el ejemplo de los mas furibundos demagogos, que no saben nunea. gobernar, dar ningun decreto, sin pronunciar la palabra muerte, ó indicar deseos de ester-

minio y sangre.

XIX. Los padres de Nicea despues de condenar la heregia arriana, suspendieron á Melecio, Obispo de Licópolis, privándolo de su silla episcopal, y prohibiéndole ademas que en lo venidero ordenara á ningun clérigo. Los partidarios de Melecio fueron no obstante admitidos á la comunion católica, con la sela y única condicion de abandonar el cisma meleciano.

XX. Tambien se espidió un decreto para calmar los ánimos, entonces muy agitados en el Oriente con la cuestion del dia en que habia de celebrarse la pascua. El Concilio acordó que abandonando el rito hebreo, debia aceptarse el romano, y en vez de celebrar la pascua el dia 14 de la luna de marzo, se celebrase el domingo siguiente al dia 14 de la luna que cae despues del equinoccio del invierno.

Los Padres declararon que esta era cuestion disciplinar y no de dogma.

Por mas que este asunto parezca de escasa importancia, en los tiempos á que nos referimes era origen de acalorada polémica y grandes disturbios.

Esta cuestion parece hoy microscópica. Sin embargo, muchas otras nos inquietan y perturban hoy mismo, que dentro de algunos siglos por su absoluta falta de interes, servirán de escarnio para nuestra edad.

XXI. Estableció, ademas, el Concilio veinte Cánones disciplinares, relativos al celibato, la consagracion de los Obispes y las prerogativas de las sillas patriarcales.

De esto no hablamos con mayor estension porque no conviene á nuestro propósito.

XXII. Los Padres de Nicea, por último, dirigieron una carta sinódica á todas las Igle-

sias de la cristiandad, dándoles cuenta de todo lo acordado en el Concilio.

Hecho este, se disolvié el Concilio; perd Constantino quiso que los Obispes no se alejantas de Nicea; simulaben antes comido todea con él. Tuvo especial domplacencia del rodecise con el mesa, por los santos Prelados que maso hondas huellas censervabamen Aus manos, em sus pies, de en sus rostros de la srueldad de la persecucion. Antes de despedirse Constantino de una magnifico presente palgno de la munificiencia imperial, de cada uno de los Obispos congregados en Nicea.

-San Atanasio nombrado Obispo de Alejandirla, «XXIII» e Boncilio de Tro, XXIV. — Accasiones contra San Atanasio, y su destierro, XXV. — Arriov espulsado de Alejandría, XXVI. — Su perjurio y horrenda mierte, XXVII. — Bautismo de Constantido y su inderte XXVII. — División del manda abarto, XXII. — División del manda abarto, XXII. — División del manda abarto, XXIX. — Constantido y su inderte XXVIII. — División del manda abarto, XXIX. — Constantido y su inderte XXVIII. — División del manda abarto, XXIX. — Constantido y su inderte a constantido y su inderte a

- grant demonstration and angular properties of the first the first and a first the fi

- MAIN ... Un afió despues) del Concilio de Nies ceny en 366 marió San Alejandro, Patriaren de Liejandría. Céh unainime sensentimiento del pathio del despues de Egipto nombraro para la viacanel Silla cu Sanol Amasico Pero este varon justo del manda de marche del parte del marche del cuid alta hebiral a penas tavo noticità de l'eded actività alta hebiral a penas tavo noticità de l'eded l'eded alta hebiral a confinatio più particula.

ias gentes; cual an bec que corre ante la justicia, se escondió en un lugar oculto y solitario.
Eue encontrado, y no obstante su tenaz resistencia, se vió ferrado á ceder y cupar la Silla;
patriarcal de Alejandría. (Fleury, libera, p. 29.);
se Esta elección fue de tanta alegata para los
católicos, como de profunda congoja para los
arrianos. San Atanasio, en fecto, per su ciendi
cia y virtud eminantes era temido por todos los
heresiarcas.

No pudiendo bacer otra cosa, para vengarso, los atrianos inventaron muchas calumnias, al-tigunas hasta ridículas contra San Atanasio.

Orsi, lib. x11, n. 80.)

Los Obispos disidentes desterrados por Constantino, merced à una fingida retractacion volvieron à sus Iglesias.

Arrio, siempre favorecido por Eusebio de Nicomedia y Constanza, hermana de Constantino, recebro su libertad y se trasladó à Constantinopla, Desde esta ciudad dirigió. Arrio al Emperador una espaciosa fórmula de fé, en la Cual aparentando con indigna hipocresía aceptar/la dostrina del Concilio Niceno; se neutromaba em todos sua errores. Constantino no cominció al maily casó en el laco. Esto no inhatante, canhando poco en migicio, el Emperador no confined considerando semo suacidico antes que se fórmula describa antes que se considerando semo suacidico antes que se considerando semo suacidico en Elipos de la sazen reunidos em Consideracion de la sazen reunidos em Elipos de la sazen reunidos em Consideracios de la sazen reunidos em Consideracion de la consideración de la consideración

deminaban tos partidarios de Eusebio, y come era de esperar, Arrio fue: absuelto. No podiancondenario jueses que en su gran mayoría erantan delicomentes como él. (Floury, lib. xi, número 55.) que a montante de la como el com

XXIV. En el Conciliabulo de Tiro tos Eusabianos condecaron a San Atanasio y lo arrojason viplenta, y sacritegamente de su Silla!
Peroantes de describir esta fuica deposicion
y las circunstancias que la scompañaron; importanés esponer aquir los cargos que contraSan Atanasio habian formolado ante el Emperador los secucios de Arrio. Sobre esto puede
ser consultado Orsi, lib. xn; v. 92.

Per mestra parte solo nos fijaremes en las principales acusaciones. Estas fueron las siguientes:

1. Que habia con violencia atentado contra la victud de una doncella ilena de pudor.

4. Que habia dado muerte a un Obispo de Isseles; en la Tebalda; llamado Arsenio.

5. An Que habia derribado un altar y roto un caliz.

A. y ditimaso Que trabia linpedido la remision de viveres a Constantinopta, lo qual anto-Constantino era un cargo de espantesas consoduenziase o no creq papara esta a la company

Ministe de provincia estas actiones, direita de la manación de la

- Complaide de temples des la Resurreccion de-

brigado, en Jerusalen, por censejo, y ruegos de. Santa Helena, madre da Constantino, queriendes esta esplemajar, en linauguracion, convocôndo todos los Obispos de aquellas inmediaciones para dar mayor esplendor con su prescuoimenta fransta festividad diamento en el . ViXX

Euschio que no olvideba marca el cinteréa de su recta, cray endomys per sin ranna que desi Obispes, dispuestes à bacen el visje, pen malbé cia unes, per debilidad otros, todas se some e teniam à qui estraviado juicio, suginió al Emperador de lidea de revain dun Cancilia sen l'Independent les animes dan agitades con more tivo de la cuestion annana.

¿Constantino, siempre amigo de la paz, actedió à ¿ gloga sint advertir da red que insidioateq mente se tendia debajo de sus pies.

-Rusebig ademashing llamani secretamente a todonilos Obispos de au partido, para que mos faltaten, yidisuadini a les icatólices, para ince con tem los pretesto no abandonaran sun dió-b costo, y Como se us la maligaidad es arma ya muy antigua en las elecciones.—

Los centifices debian seg y fiscion on realidad muy contidos: San Atanacio comociando la itrama curdida; molquiso emprender el viaje; pero como exista elproyneto de candenarlo en un compunido itibunal non le laigo acistir par iderrac al Concilio en mediante una órden espresa del Emparadori sa Lopad protesta del candena de catalega lin-



sebio: empleimo para ello teda su influencia en la corte, consignió que el conde Hitario. enemigo de San Atanasio, asistiese a la asamblea con un crevido número de seldados.—El pretesto para esta fuerza fue el indicado; la razona al motivo verdadero fue el de intimidar . Les pepos buenos, alentar á les muchos malos y con violencia imponer silencio al santo OLispo de Alejandria. Por estos ligeros apuntas puede comprenderse cuál era la indele del tribunal encargado en juzgar y propunciar sen-tencia centra San Atanasio: Cuando la virtud es juzgada peruel crimen. la condenacion es infalible. La infroidad no pronuncia nunca un fallo absolutorio en favor de la justicia. En un tribunal bueno, per caridad, puede ser absuelto un hombre malo; en un tribunal malo, jamás será ni prede ser absúelto un hombre bueno. -

AXV: Se abrid el Sínedo, o habiando con mas exactitud; el Conciliabulo satánico, reunido para condenar como pecador a un varba justo, 4 un verdadero santo:

San Atanasio que por la dignidad de su Silla patriareal, debia cospar el primer puesto, mindrado antes de la sentencia, fue relegado al altimo lugar, idonde en pie, y con asombresa húmidad escutado sia indignarse todas las acusaciones que de dirigián: (Orsi, lib. xu, n. 97.)

Digitized by Google

maignacion, dirigióndose á Euschio, que compaha un asiento entre los jueces, le dijo: «Euschio, contéstame: tú y yo durante la persequeion, hemos: estado: en una misma cáscel. Yo por mi firmeza en la fé, perdi el ojo derecho; tú saliste sanos y salvos ¿Cómo pudo ser esto, sin que dominado por du debilidad, cedieses á la voluntad del tirano?»

Eusebio, llene de furor con tan terrible inrectiva, se levanto, y por aquel dia suspendiola sesion. (Orsi, lib. xu, n. 97.)

Abiertas de nuevo las sesiones, San Atanasio protestó contra aquel tribunal, en el quel todos sus jueces eran implacables acusadores. Su protesta, tan racional, tan legitima, como era de esperar, no fue escuchada.

Aqui se renovaron los cargos que yanhemos apuntado. Veamos ahora la solucion que tuvieron todos.

Era el primer cargo que San Atanasio habia atentado contra la virtud de una henrada mujer. Los eusebianos, apelando á la calumnia y la corrupcion para perden al Santo Patriarca, se valieron de una mujer inmunda, la cual prometió decir públicamenta ante: les Obispos del Concilio que habia sido pervertida por San Atanasio.

Supo este Santo Prelado á debido tiempo el dazo que se le habia tendido, y para destruirlo, hizo que ocupara su puesto (y) hablara (por élma sacerdate llamado: Timotoo amigo adyo. Rete en el Concilio se dirige à la mujer, y la dice: a Con que tal crimen ha cometide contra ti el Patriarca de Alejandria?—Si.— y conoces tu al Patriarca?—Si. pCómo no lo he de conoceri— y y quién es el Patriarca?—La mujer infame no lo conocia ni aun de vista, y no pudo por consiguiente decir quién era. Se turbo, y su turbación demostró con toda evidencia la maldad de los acusadores y la torpeza de la calumnia. pAquella mujer no conocia à San Atanasio y antes habia dicho que por muche tiempe habia evividue en intima, hasta en criminal familiaridad con él!... Mentita est inequitae vibi.

Era el segundo carge que San: Atanasio habia asesinado al Obispo de Ipseles, ciudad de la Tehaida. Por fortuna, Arsenio, el Obispo muerto, gracias a Dios, estaba vivo y sano, y por fortuna presente en el Concilio. Cuando vió que se le reputaba como muerto, y que por su muerte cual homicida, era acusado el santo Obispo de Alejandría, levanto su vez y dijo: Ecce me. Mortui non loquatur.

Respecto al altar derribado y el cáliz roto, no es necesario decir nada. No hay ni puede haber en todo el mundo una sola persona que crea en tan fútil y despreciable patraña.

Esto, no obstante, San Atanasio fue condenado y depuesto. Conosida camo era la reoti-tud de los jueces, etra cosa ne era posible. San

-Atanasio, que imitaba a Jesucristo en la vir-

tudisno podiasmenos de sersendentado por las que imitaban al les farisos genela ambidion. Soberbia: Videnesa de cerazonia (1833) de 1830 Ri mismo Constantino, no obstante la lazos de amistad que le ligaban, à Euschio, manifosto su desagrado ponitan injusta gentencia. Mntonees fue cuande los susabianos, para escitar la colera del Emperador, inventaron la calumnia de que San Atanasio habia acordado impedir el envio de trigo de Alejandría á Constantinepla. Esta nousacion irritó á Constantino, y dándole crédito, sin pruebe de magan género. quiso primero imponer la ultima/penaci prise contentó despues con decretar el destierra conera ieli Santo Petcherea. (Orei) lib. zum no 117d) ....XXVI... Laiheragiaarriana, odmosoda seota revolucionaria, era sumamente activa. Luchaber sin treguary contlarabstinacion de un desesperado. El año: 336, seccelebré: mas Conciliocen Constantinopla, en el cual, á fuerza de intrigas w trabajes los eusphianos lograron/tambien adquirir preponderumcio y condementa à Marcelo de Ancies per el deble delita de habes sideridecindido por San Atanasio en el conciliabulo de Tirot vihaber kommunistorum libro contra Asteirio el Solista, partidario de la sectararriana e de --- Arrio lògré hacerse atlentin con eviolencia y malas artes á de comunició de los Obispos en Constante de Constante de Constante mopla, sia abjurar su serror aintentabe ser reabilitado para poder justificarse ante kie fieles mismos de Alejandria. No pudo conseguirio. Les católicos le opusieron una obstinuda resistencia. Dió esto etadion à tambitacea escandalos. Para evitarlos, el Emperador, cediende a instancias de los mismos ensebianos, espidió un decreto en el cual se mandata al heresiarca que cuanto antes faces à Constantinopia.

Propontause au partidarios hacer que fuera admitido como estólico en la comunion del olero en la ciudad imperial. San Alejandro, Obispo entonese de Constantinopla; viendo que eran intelles todas las fuerzas de la tierra; por consejo de San Jacobo Obispo de Nisibe, se entregó en un lugar solitario a la mas devota y himilde oracion, pidiendo a Dies la protection del cielo. Sus preces fueron escantadas:

AAVIII. Les amigos de Edsebio trabajdhan incesartemente por demostrar e Constantino que Arrio no era herege, que su destrina, por el contrario; era la mas purar y sana de toda la iglesia. Pretendian que recibiese, por an detreto del Emperador; la Conichien de una manera pública y solemne en la dominica mas proxima. El dia sales, sin embirgo: Constantino; que cometia sus sacrilegus imprudencias, quizá con buesa fo; por mora vandad, intento examinar la conciencia de Arrio; exigiéndote por escrito una profesion esplicita de su fo, para ver si estaba ó no conforme con la fé da Nicea. El herestarca redacto una especie de

símbolo, lieno de palabras oscuras y frases capciosas, en el cual, despues de afirmar lo que parecia negar con palabras vagas, concluia diciendo que creia lo que habia creido toda su cuida:

Constantino, seducido por la maligna astucia del heresiarca, mandó al Obispo San Alejandro que le diera la comunion. Este venerable Prelado quise disuadir al Menarca con rasones llenas de justo cele; pero todo era inútil. Constantino se habia declarado juez, y cuando la potestad civil se entromete en las cesas de la Religion, tiene siempre la debilidad de dejarse engañar por les malos, y la obstinación necesaria para no ceder nunca, para irritarse cuando se le dirigen convenientes advertencias por los buenos.

Al separarse San Alejandro del Emperador, tropezó con el maligno Eusebio de Nicomedia, quien movido por su impiedad, se dirigió al Santo Obispo con estas palabras: «La cuestion está concluida. Si mañana no recibis á Arrio en vuestra Iglesia, me apodero ye de ella, y lo recibo yo.»

Esto equivalia á decir: «La cosa está convenida con la autoridad suprema. Si no accedeis á lo que se es propone, si no dals la santa conuncion á Arrio, hoy mismo salis desterrado, y y o por decreto imperial me declararé dueño de la Iglesia constantin politaga.»

Digitized by Google

imbia ya kechatal ahandonar por su propiesvolantad la pobratiglesia de Beyrout, para trasladaren como intraso di la importantisima iglosia de Nicemediani di intraso di la servicio

San Alejandro, lleno de angustia, no por él, sino, pon los meles que veia venir sobre su grey, se encerro en el templo, y con el rectro inslinado, regando el sudio con sua lágrimas, con ferverostsima eracion pedia al Señor el remedio que todo el mundo le negaba en aquellas aflictivas circunstancias:

--- Misatras San Alejandro agebiado por la angustia anviaha sus piegarias al ciclo, los cusehiapos, en sábado, en la vispera misma de su merilega comunion; como a las tres de la tarde, denahan con grande algazara, como en triunfo, al heresirca Arrio, por las calles de Constantinopla. En estos mismos instantes, en tedo el calor de las aslemaciones y el catusiesmo en llegar a la plaza, al lugar mas publico, donde mayor era y mas entusiasta la concorrencia: donde mas foribundas aclamaciones comebaha, donde mas deselerados y mas frecuentes eran les insultes que se preferan conta el santo Objepo, Arrio, sin saber como, de repente esperimento una fuertisima contraccion con sus antrañas. Se queja, lo advierten sus mas demediatos amigos, se detienen los que como en un pedestal, come en un trono, lo lleraban sobre sus hombros, para que descanse, do dejan al suelo, y pide, que le dieven à un bigar oculto,

intentando satisfacer sina ricobildad passioni de la naturaleza: Sus descos son satisfectada; bisa primato sindia solo un el lugar que indicami del

Signe a todo esto un momento de confusion. Lasturbas se alborotan, como encontradas clas se ordzan; todos murmuran, ycon impenente furor todos preguntan:—¿Qué ha sourridel—.
Pasan pocos minutes, la verdad es conceida, y of tumelto acaba. ha inquisted decaparece y los animos se calman. Las murmuraciones se tornan en frases de liviandad de basa himori En aquellas circuastancias, la repentina descomposition que en el vientre esperimentara el theresiases, no pedia menos de inspirar é les agados é ingeniosos constantinopolitanos fra-190s de esase escitan la risa cuando se esduchan é indignan cuando se ven estambadas En en libro escrito con hobie formalidad. Pero pasa mas tiempo del que como necesario pedia calcularse para la satisfaccion de una mecesidad comun; y Arrio no parcos: La in-"quietud se graba en todos los semblantes. Esperan cun. Pasan algunos minutos. No vieno. Tuelventa esperaru Tampoou vieneu Qué com-30? Pasa tiempo y mas tiempo. Mada se salti. La alarma cuado, el tamulto se renueval. 2016 thay? : Arriv ha muerto repontinamente! Su undaver yace com las entra las destroladas sor da funta del doloro en un lugar inmundo: (Bibresit, Anales: 556, m.: 541 y 62. Fleari, kbrown, ma 5844-Orsky How x min = 123() 1944 la

o Racilia di a pueden calcularse las consecuenciam de estempe vonoso acontacimiento o Ranga castigo del ciclo ladicen todos los circanetantes. el terror domina en la ciadad y yumuchos com traviados fieles a concaquella sterrible dección. sintieren an icerazon haridet escuebaron la mez de Dios, y se reconciliaron con la Iglesiantone is hAXVIII. oUn año despues, sen 3379 muio el-Emperador Comitantino: Alibellarea cadenmo yen edadalgo respetable de 64 años, domenze á temer por su vida. Salió de Censtantinopla con el fin de temar los haños en Helinópalis Machallo alivios Fue mas tarde tambien costrat emonósito de tomer baños á Nicomedia. Rere todo era en yano. El mal crecia y la muerte se acercaba. Quiso entonces recibir al santa-Bentismo, para presentarse como bumildescriptione ante Dios, desputes de haber does minedo sensipodereso Emperador en el mundo. Despusada recibir el santo Bantismo, deno de féridirigiandosa á los que redeshan, so deche, dies shana si que me encuentes verdadenamente feliza ka ha recibida la wardadera cida, Ahanacado menfalta velar spanasers eterna+ tion i de con breuer seus la contrata de la contrata del contrata de la contrata de la contrata del contrata de la contrata del contrata de la contrata de la contrata del contrata de la contrata del co

A cerca del hautiscomo, la munerte de colores en considera de discritatàntino, que de consultado de ciente de consultado de ciente de colores ANIX: Marie Constantino el dia 25 de mayo del año 337 de la Era-oristana, dejando el imperio dividido, como tudo el mundo sale, entre sus hijos visus sobrinos.

Hay tres acontecimientos en la vida de Constantino que ne pueden menos de fijar acostra atencion

Etrus à les Papas, trasladande la Ciudad Etrus à les Papas, trasladande la Silla impierial à Constantinopla, y contribuyé poderos samente la la celébración del Concitto de Niccea, primera asambles católica en la cual, despues de los horrores de la persecución, con serena paz, se vieron reunidos trescientes dies y ocho Obispos, de todas las partes del mundo antonces conocido.

Constantino en venerado come santo en el Oriente. En el Menologio de los griegos se celebra su flesta el dia 21 de mayo: Su nombre no de halta sin lembargo en el catalego de los Santos de la Iglesia romana: Prubha evidente de que Roma no decreta la santidad als que no la poses de una manera ciérta; ajunque el trembre sea limperador, se apetide Constantino, o con bienes temperades maya: dispunsador innacios favires altestolicismo.

deid de de decreta la santitad ann en bene-i field de los pobres étileves, étaya dinica sgrando deia les subvirtud pas compañal de la mistiles des limporadors, per mas que la des la libertada le permitan congregarse en Nicea, y abando-a nando sur antiguarre-idencia; dejeni la Ciudad Eternasen peder de la Santa-Sedec

La simple no canonizacion de Constantineu es la mas completa apolegía del gobierno Poner tificio: atoli circo de al 7 acidem de calcium de capitante y calcium y constantina e capitante y calcium de capitant

Preside. ("Early III Orrage T)

Ensebio de Nicomedia. Obispo de Constantinopla.
Sinodos de Afgandria y Antioquía. XXX.—Conciño de Bardica. XXXII—Gonellio de Artési.
XXXII.—Congilio de Mitan y destierro del Papari
Liberio. XXXII.—Destierro de Osio. XXXIV.
Caida de Osio. XXXV. Falsa caida de Liborio.
XXXVII.—Primera formala de Sirmis. XXXVII.
Liberio. XXXIV.—Primera formala de Sirmis. XXXVII.
Liberio. XXXIV.—Primera formala de Sirmis. XXXVII.
Liberio. XXXIV.—Primera formala de Sirmis. XXXVII.
Liberio. XXXIV.—Vuelta de Liborio. A Roma:
Muerte de San Félix. XXIII.—Division de los
Arriados. XXIV.—Concillo de Rimini. XX.V.
Liberio. XXIV.—Muèrte de Costanzo. XIIX.—V.
Liberio. XXIV.—Muèrte de Costanzo. XIII.—V.
Liberio. XXIV.—V.

(Allen-El año: 340; á los 99 años de édad? musió Esna Alejandro; Patriarca: de Constantico nopla. Fue canónicamente nombrado para eten-o para silla Pahlo de Tesniónida: Constanzos el hijó de Constantino; que peco antes eschabias declarado arriabo, unióndose a los partidismo de alimentado; biso edepenár en úna Concilábido consucada de intenta, al que esta disciplina en la alimentado Nicomedia de contra ela disciplina en la tenes rigente; mercada inflicio de illa carte; y o

el espíritu de rebeldía que dominaba en los arrianos, fue trasladado por segunda vez, pasando de Nicemedia à Constantinopla. Eusebio es ya conocido por nuestros lectores. El talento, la ambicion desmedida y la absoluta falta de fé, eran las dotes de este turbulento y sacrílego Prelado. (Fleuri, lib. xu, n. 7.)

Por este mismo tiempo se celebró un Concilio en Alejandría, al cual concurrieron cien Obispos. En él fue plenamente absuelto y justificado San Atanasio. Todo tribunal justo é imparcial se hubiera creido obligado á proce-

der de ignal suerte. Orione de . IMXXX oriodat

Los eusebianos, apoyados por el Emperador herege, reunieron otro Conciliábulo en Antioquía, en el cual noventa Obispos, ó por seducción ó por miedo los mas, por depravación algunos, reprobaron lo acordado en Alejandría, y renovando todas las antiguas calumnias, sin tener en cuenta la cumplida contestación que habían todos recibido, volvieron á condenar á SaniAtanasio. Exisebio, el herego, inecesilada estas para conservan la Silla que tan sacrilega en mente coupaba.

i Same Atanasio i fundapuesto enuevamente, po enteudugar nombradoseli arriano. Gregorio de di Capadécia (Fleuriphiberium, dút), in elembrado o KARimo del años 347 seu seunió i en Sardida, de metropoli de del Recia, un Concilio de umánico o Llegaron de recurrence con el discientos setentas en el discienció setentas en el discumentos setentas de Objectos Masitarildas inchireron ciacomita arrest

rianos, porque los Padres se negaban á confirmar lo hecho y acordado por los heresiarcas en sus famosos Conciliábulos, celebrados en los años anteriores.

Asistieron a este Concilio, como legados del Papa Julio, los presbíteros Arquímedes y Filoseno, y el Obispo de Córdoba, Osío, que lo presidió, como ya antes había presidido el de Nicea.

San Atanasio fue en este Concilio declarado inocente. Sus acusadores fueron, por el contrario, cendenados y depuestos de las Sillas pentificales que tan sacrilegamente ocupaban. (Orsi. lib. xiii, núms. 61 y 65.)

XXXII. El Emperador se mostró algun tante favorable a los católicos por una de esas mudanzas inesperadas, tan comunes en los hombres de corazon liviano y cruel. Concedió libertad a los Obispes desterrados para que volvieran a sus diócesis. San Atanasio entró en Alejandría, y ocupó de nuevo su Silla, con grande alegría del pueblo. del clero y aun de casi todos los Obispos de Egipto. (Orsi. lib xin, núms 86 y 88.)

Los arrianos no abandonaron jamás su sacrilega esperanza. Ante el Papa Liberio, como ante el Emperador Constanzo, no cesaban de presentar terribles y calumniosas acusaciones contra San Atanasio. El Papa, instruido á tiempo por los Padres de Sardica, no pudo ser sorprendido. Nunca consintió en apartarse, ni mucho menos en condenar la fé católica que profesaba y sostenia San Atanasio. El Emperador menos cauto, de espiritu ligero y poco firme en la ley, se dejó seducir, cambió de epinion, volvió á sus antiguos propósitos y renovó sus antiguos decretos contra el Santo Obispo de Alejandría.

Constanzo se irritó contra el Papa, porque, sin someterse previamente á su potestad, habia acordado, como jefe visible de la Iglesia,

la convocacion de un Concilio.

Como para castigar al Padre Santo, el hijo de Constantino convocó á los Obispos con suma precipitacion, los reunió en Arlés y los forzó á suscribir la condenacion de San Atanasio, sinesperar tampoco á que llegaran y tomasen asiento los legados del Papa Liberio.

Constanzo se empeñó ademas en obligar á los legados á que firmasen las actas del Concilio contra lo que espresamente les estaba mandado por las leyes de Dios y los sagrados Cánones. Constanzo quiso imponer la pena de muerte á los Obispos católicos que no sancionaran la inícua condenacion de Arlés. Despues se contentó con enviarlos al destierro.

XXXIII. Por orden de Constanzo, el año 355 se reunió un Concilio en Milan, al cual asistie-

ron 300 Obispos.

El Papa Liberio por prudencia, por amor á la paz, envió tres legados para que lo representasen. San Rusebio de Vecelli asistió tambien, no sin fuertisima repugnancia, porque conocia cual era el espíritu que dominaba en

aquella asamblea.

Los arrianos se negaron, con escándalo del pueblo, á suscribir el Concilio de Nicea, como pedia con santo celo San Eusebio. Constanzo, temiendo la indignacion pública, trasladó el Concilio á su palacio, con el fin de poder ejercer violencia sobre los Padres con mas facilidad, menos ruido y ningun peligro.

Mandó á los Obispos que suscribiesen la condenacion de San Atanasio.—No nos es lícito, no podemos, contestaron todos los cató-

li**c**os.

—Y apor que no podeis? replico el Emperador.

-Porque lo prohiben los sagrados Cánones.

—Aquí, contestó con sacrilega insolencia el Emperador Arriano, aquí no hay mas Cánon ni mas ley que mi voluntad. El que no la cumpla será desterrado.

Los Obispos católicos con el respeto debido al sumo imperante, pero con la valentía que inspira el amor á la justicia, hicieron comprender á Constanzo lo errado, lo sacrilego de su conducta y los castigos que por ella hallaria despues de su muerte.

Lleno de irritacion el tirano, con la espada desnuda se arrojó sobre los inocentes Prelados. Estos no se inmutaron. Por amor á Jesucristo estaban prontos á recibir la muerte y nada les importaba el perder en aquella ocasion la vida. Calmado un poco el Emperador, despues de insultarlos y amenazarlos los envió al destierro.

Hilario, uno de los legados, por la propia

causa fue azotado en público.

No contento con esto, mando llamar al Papa Liberio, y apenas llegó á Milan, le dió á escoger entre firmar la injusta condenacion de San Atanasio ó salir al instante desterrado para Berea, en la Tracia.

El Papa no tenia ni aun que pensar en la eleccion. Aceptó sin vacilar el destierro. (Orsi, lib. xiv., n. 41.)

—A estos gravísimos males, á estas horribles perturbaciones se espone la Iglesia, cuando los Papas, careciendo de poder temporal, tienen que considerarse como súbditos del goberno que riga los destinos del pais en que se halla la Santa Sede. Los Papas no deben ser nunca súbditos de nadie, para que la Iglesia no sea jamás perturbada.—

XXXIV. El Emperador se había empeñado en lograr la completa ruina del catolicismo. Despues de desterrar á Liberio, quiso hacer otro tanto, y lo hizo, con el grande Osio. Habíase adquirido en la Iglesia este Prelado una grandisima autoridad. Era virtuoso y sabio.

Sus palabras eran respetadas y aun oidas con veneracion por los católicos. Era Obispo de Córdoba, cuya Iglesia había gobernado con prudencia y justicia por el largo espacio de mas de cuarenta años. Habia presidido los Concilios de Nicea y Sardica. En la persecucion de Maximiliano, no obstante los tormentos, se mantuvo firme en la fé. Su nombre, en fin, por todas estas razones era una grande autoridad en todo el Occidente.

Constanzo le mandó firmar la condenacion de San Atanasio. El Obispo le contesté con dignidad y firmeza, que cuidara del imperio y no pensara en la Iglesia.

Inutil es añadir que Osio fue enviado inmediatamente al destierro. (Fleury, lib. xm, nú-

mero 72.)

XXXV. Tenia ya Osio cien años de edad cuando fue enviado al destierro por el Emperador Constanzo. Mucho se habla acerca de la caida de este grande hombre. Los històriadores están muy divididos en este punto. Unos la niegan, la afirman otros, y los mas la presentan como dudosa, ó al menos procuran atenuar su culpa.

Lo cierto es que á los cien años su inteligencia no podia estar muy segura. Afligido por el destierro, atolondrado por las amenazas, debilitado por los años y los achaques, es probable que sin creer en la heregía arriana, por falta de fuerzas, firmase la segunda fórmula de

Sirmis.

Osio fue perdonado y recobró su libertad. No parece que Constanzo se hubiera mostrado así con él, si antes Osio no le hubiese complacido, suscribiendo la condenacion de San Atanasio y todo lo acordado en los Conciliábu-

los de Arlés y Milan.

Segun cuenta San Hilario (Fragm. x1, n. 5), cuando Osio volvió à España, considerándolo como prevaricador, Gregorio, Obispo de Iliberis, no quiso recibirlo en su comunion. Fausto y Marcelino, escritores luciferanios, digeron que Osio habia muerto como un impío. Esto es falso. Si su caida no puede negarse, su penitencia es tan cierta como su pecado.

San Atanasio asegura, que al tiempo de morir confesó públicamente su falta, declarando que solo por violencia había firmado la fórmula arriana. San Agustin asegura tambien, que Osio murió como católico. (Fleury, lib. xiii,

n. 45.—Orsi, lib. xiv, n. 70.)

XXXVI. Se ha dicho que el Papa Liberio firmó tambien como Osio, la fórmula de Sirmis.—Ante todo, debemos advertir, que Liberio, como hombre, cediendo á la violencia, no hablando como doctor universal de la Iglesia, en definicion dogmática, ex-cathedra, no era ni podia considerarse como infalible. Un Papa puede errar como hombre. Jamás ha negado esto la Iglesia. Lo que aseguramos, y como dogma de fé creemos todos los católicos es, que el Papa, hablando como tal, ex-cathedra, á toda la Iglesia, ni ha errado, ni errará nunca, porque nunca le faltará la asistencia del Espíritu Santo.—Véase nuestra obra El Papa

y los gobiernos populares, tomo I, cap. xxxI, donde con no poca estension se examina este punto de tanta importancia, para fijar las cuestiones en nuestros dias.—

Por tanto los escritores que se apoyan en la falsa caida de Liberio para demostrar que los Papas no son infalibles, despues de fatigarse intentando probar la realidad de la caida, lo cual es algo mas que difícil, pueden estar seguros de que no consiguen su objeto.

En tal caso erraria el hombre, el doctor privado, lo cual nadie niega; pero nunca el error podria hallarse en el doctor universal de la

Īglesia.

Pero jes cierte que Liberio suscribió la fórmula de Sirmis? Conviene advertir que estas fórmulas fueron tres, redactadas todas en el Conciliábulo que les da nombre por los arrisnos, empeñados en destruir el Credo de Nicea. Los arrianos se jactaban de haber logrado que el Papa firmase sus tres fórmulas. Esto decian; pero no es cierto. Orsi, por el contrario asegura que Liberio no aprobó nipguna fórmula arriana, y que si volvió á Roma, su perdon, el alzamiento de su destierro fue debido á la piedad de las señoras romanas que con laudable perseverancia una y otra vez lo solicitaron del Emperador, hasta que por último en una buena hora lograron conseguirlo. (Osio, lib. xiv, n. 72.)

Otros historiadores conflesan sin embargo

que Liberio cometió por debilidad una falta como hombre, que nunca pudo manchar la tiara que llevaba en su frente como Papa. Esto aparecerá aun mas claro con lo que se diga en

los párrafos siguientes.

XXXVII. Como ya hemos dicho, estas fórmulas tan tristemente célebres, fueron tres. La primera fue redactada en el Conciliábulo de Sirmis el año 351. Está redactada con palabras católicas y sentido sospechoso. Leyéndola sin prevencion, el mas hábil teólogo, sin faltar á la fé, pudiera considerarla como católica. San Hilario la tuvo por buena, dándole un sentido católico. San Atanasio por el contrario, la condenó entendiéndola en el propio sentido que le deban los arrianos.

XXXVIII. La segunda fue redactada tambien en Sirmis el año 357. Es evidentemente arriana. Con toda claridad se niega en ella la divinidad de Jesucristo, condenando y rechazando los vocablos consustancial y semejante al Padre en la sustancia, admitidos y sancionados por los Padres de Nicea. San Hilario condena esta fórmula como un tegido de blasfemias. Y en efecto, ningun católico puede juz-

garla de otra manera.

XXXIX. Se escribió igualmente en Sirmis la tercera y última fórmula dos años despues, en 359. La tercera era peor que la primera, pero no tan abiertamente arriana como la segunda.

La primera negaba el consustancial y admitia el sustancial.

La ségunda rechazaba estas dos palabras.

La tercera menos herética en la forma que la segunda, no admitia ni aun el sustancial de la primera, pero adoptaba el semejante que reprobaba la segunda.

XL. En cuanto á Liberio, lo cierto segun parece, es lo siguiente. Constanzo había prometido á las señoras de Roma alzar su destierro y darle libertad; pero al propio tiempo había tambien ofrecido á los eusebianos no permitirle salir nunca de Berea, sin que antes aprobara la condenacion de San Atanasio, y por consiguiente lo decretado en Nicea.

Para evitar este conflicto, cumpliendo á la vez estas dos palabras que con toda formalidad tenia empeñadas, Constanzo encargó á los Obispos arrianos Demófilo y Fortunaciano, que con todas sus fuerzas procurasen inclinar á Liberio á que firmase la fórmula de Sirmis, para que pudiese volver á Roma. Deseando salir del destierro, en el cual había pasado ya tres años, Liberio, segun se cuenta, puso su firma al pie de una de las nombradas fórmulas, y comunicó en cosas sagradas con los hereges condenados en Nicea.

Pero, ¿cuál fue la fórmula admitida por Liberio? Lo averiguaremos en el párrafo inmediato.

XLI. Valerio afirma que suscribió la ter-

cera; pero esto no puede ser, porque esta no se redactó hasta el año 359, y por este tiempo ya Liberio se hallaba en Roma, libre del destierro. (Tournely, Theol., tom. 11, p. v, q. rv.)

Blondel y Petavio enseñan que firmó la segunda. Esto no es ni siquiera probable. Es completamente arriana y Liberio jamás se hubiera atrevido á darle su aprobacion. Le faltó el valor en el corazon, pero nunca el error, la incredulidad se apoderó de su alma.

Comunmente los historiadores aseguran que suscribió la primera, tomándola en sentido católico, como ya hemos visto que se podia tomar, segun el mismo San Hilario. (Baronio, Anales 357, n. 45.—Fleury, lib. xii, n. 6.—

Orsi, lib. xiv, n. 71.)

XLII. Contra Liberio suele presentarse un argumento que, en nuestro concepto, no tiene fuerza ninguna. Natural es que censuraran por su debilidad á este Papa los escritores que oyendo hablar constantemente á los arrianos, á fuerza de oir ponderar y repetir hasta el cansancio la caida de Liberio, llegasen á creer en ella y le condenaran.

Lo indudable es que Liberio estando ya en Italia, se negó obstinadamente á suscribir la fórmula que le queria imponer el Conciliábulo de Rímini, y que por esto, por la firmeza de su fé, por su aversion constante al arrianismo, fue perseguido, tuvo que esconderse para no ser preso, y vivir escondido hasta la muerte

'del Emperador Constanzo. Esta nueva persecucion es testimonio evidente de su pura ortodoxia. (Baronio, Anales 359, n. 37.)

XLIII. Liberio volvió à Roma el año 358. Fue recibido con grandes aclamaciones del

. clero y el pueblo. (Orsi, lib. xiv, n. 71.)

Baronio (Analès 357, n. 57), dice, no obstante, que halló el Papa á su vuelta algunos enemigos, por los rumores que habian circulado acerca de su caida. La calumnia siem-

pre daña.

Félix II, durante el destierro del Papa legítimo, habia ocupado la cátedra de San Pedro. Félix fue ascendido de una manera anticanónica. Pero mas tarde se condujo tan bien: mostró tanta rectitud y firmeza al sostener los derechos y doctrinas de la Iglesia; se mostró tan enérgico contra Constanzo, el perseguidor de Liberio, que habiendo comenzado por ser un anti-Papa, concluyó por morir y ser venerado como un santo mártir. Cuando Liberio entró en Roma, Félix abandonó la Silla pontificia y se retiró à una poblacion, distante 17 millas de Roma. En Ceri lo degollaron los soldados de Constanzo, queriendo castigarlo por haber fulminado la escomunion contra el Emperador. Benedicto XIV afirma que Félix II fue un verdadero mártir. Baronio dice que él mismo era de opinion contraria; pero que en tiempo del Papa Gregorio XIII, cuando se intento borrar su nombre del catálogo de los Santos mártires, él, aunque de opinion contraria, hallófuertísimas razones que le obligaron á sostener la causa de su santidad.

XLIV. Por este tiempo los arrianos se dividieron en tres sectas distintas. La de los amoneos, partidarios de Acasio, Eunomio, Eudosio y Aezio, que se mantenian firmes en los errores de Arrio; la de los secuaces de Orsacio y Valente, que negaban la consustancialidad y la semejanza, y aunque en la doctrina eran poco escrupulosos, jamás variaron el nombre de arrianos, y por último, la de los semiarrianos, adictos á Basilio de Ancira y Eustaquio de Sebaste, que condenaban las blasfemias de Arrio, pero que nunca tuvieron el valor necesario para confesar la fé de una manera esplícita, admitiendo en su credo el dogma de la consustancialidad en las Divinas personas.

XLV. Hablemos abora del Concilio de Rimini. Esta turbulenta asamblea espantó al mismo San Gerónimo, haciéndole temer que fuese condenada la fé de Nicea, y que todo el mundo se encontrara, con sorpresa, convertido en arriano.—Ya se comprenderá que esta es una frase hiperbólica, encaminada á demostrar los estragos que hacian los errores de Arrio en los cristianos del siglo IV. La fé verdadera no podia faltar nunca. Es luz que conserva Dios desde lo alto del cielo. Jamás podrá ser estinguida por la soberbia de los hombres que habitan en la tierra.

Digitized by Google

Tanta era la turbacion de los fieles que en un mismo tiempo se celebraron dos Concilios. El de Seleucia en Oriente, y el de Rimini en la Iliria. (Fleury, lib. xiv.)

Celebrose el de Rimini el año 359. Concurrieron a el de toda Europa unos 400 Obispos. Entre ellos solo habia 80 partidarios del arrianismo. Todos los demas eran católicos. Al comenzar las sesiones, Orsacio y Valente, obstinados jefes del arrianismo, leyeren la tercera fórmula de Sirmis, redactada el año 359 y se empeñaron en demostrar que debia ser adoptada en todas sus partes como ortodoxa por los Padres congregados en Rimini.

Los Obispos católicos rechazaron con tenacidad esta fórmula, conservaron la de Nipa, condenaron nuevamente como herética la doctrina arriana, y, despues de fulminar el anatema contra los errores de Sabelio y Fctino, tambien condenaron á los mismos Orsacio, Valente, y todos los obstinados secuaces de

la condenada heregia de Arrio.

XLVI. Los católicos enviaron 10 legados al Emperador, como representantes de todos los Padres, encargados en manifestarle todo lo acordado y resuelto en Rímini. Los arrianos hicieron lo propio; pero habiendo procedido eon mas ligereza, tuvieron ocasion de llegar antes á la residencia imperial é informar á Constanzo á su manera de lo acontecido en el Concilio. El Emperador con este relato quedó

tan prevenido contra los católicos, que ni aun quiso dar audiencia á sus legados. Les dió órdenes para que lo esperaran en Adrianópolis, donde serian recibidos.

Los legados católicos fueron enviados á Niza, ciudad en la cual, contra lo ordenado por el Concilio, comunicaron con los arrianos. Allí firmaron una especie de fórmula, en la cual, intentando á todo trance obtener la paz, sacrificaron y aun abandonaron la verdad. Estos legados fueron vencidos. Su vuelta á Rímini fue un verdadero triunfo para los heresiarcas. Los Padres católicos, unos se retiran, otros se desalientan, se intimidan no poeos, y el resultade fue, que olvidando su primitiva constancia, poniéndose en contradiccion consigo mismos, reprobaron lo aprobado en sus primeros acuerdos. El Concilio de Rímini comenzé como católico, y concluyó como turbulenta y sacrílega Asamblea arriana.

XLVII. El Emperador mando que el Concilio no se disolviera. Dió órdenes para que la fórmula de Sirmis fuese aprobada, y lo fue. Quiso que los arrianos, aunque pocos, dominasen por la violencia sobre los católicos, que eran mucho mas numerosos, y sus deseos fueron satisfechos. Orsacio y Valente, llenos de satisfaccion, dirigieron una carta à Constanzo, manifestándele que por fin habian logrado enseñorearse del Concilio.—Esto es notable. Los hereges, que tan denodados se muestran cuan-

do resisten á la autoridad de la Iglesia, cuando se trata de la autoridad imperial, suelen ser hasta serviles aduladores, degradados á fuerza de complacencia y humiliacion.

XLVIII. La caida real ó aparente de los Padres de Rímini, puede ser esplicada, ya que no enteramente disculpada de una manera sa-

tisfactoria.

Se disputaba sobre si debia ó no sancionarse la fórmula aprobada por los legados en
Niza. Las opiniones estaban divididas. Valente, heresiarca, comprendiendo lo crítico de las
circunstancias, se levantó, y con voz muy alta,
protestó enérgicamente contra los que le suponían arriano. En una fórmula capciosa espuso su fé, con palabras que podian ser interpretadas en sentido católico. Los Papas así lo
hicieron. Dieron fé á las protestas de Valente,
entendieron sus palabras en sentido contrario
al que les daba él mismo, y creyeron que en
nada derogaban lo decretado en Nicea.

Los arrianos mismos esplicaron la significa-

cion verdadera de sus palabras.

El Concilio de Seleucia, deminado por los heresiarcas, se dividió de una manera espantosa, y no pudo convenir en nada ni espedir un solo decreto.

XLIX. Despues del Concilo de Rímini, los arrianos, no contentos con la nueva fórmula algo ambigua, redactaron otra en términos claramente opuestos á la verdad católica. Sin

embozo ninguno se manifestaron tales cuales eran, negando de una manera impía la divinidad de Nuestro Señor Jesucristo, admitiendo su creacion en el tiempo, y restableciendo, en fin, en todas sus partes, la antigua y genuina heregía de Arrio.

Fieury (lib. xiv, n. 43), dice que los arrianos redactaron hasta seis fórmulas. No puede
estrañarse. Los heresiarcas nunca pueden mantenerse firmes en sus juicios. Lo que niegan
hoy lo distinguen mañana, para negarlo al dia
siguiente, y mas tarde confundir y revolver la
negacion, distincion y afirmacion, formando
con con estas tres cosas un caos espantoso, una
horrible Babel que nadie entiende, y menos
que nadie sus propios autores. El libre exámen
es la confusion en todo lo que toca.

El Papa Liberio rechazó con absoluta energia la fórmula de Rimini, y antes aceptó el destierro, que dar su aprobacion á lo acordado turbulentamente en aquel Conciliábulo. El año 360, por no aprobar la fórmula de Rimini, huyendo del Emperador, el Papa Liberio se encerró en las Catacumbas, donde perseveró hasta la muerte de Constanzo, acaecida el año 361.

San Gregorio Nacianceno dice que Constanzo se arrepintió en sus últimos momentos, y confesó públicamente sus faltas. (Orat. 21.)

Otros niegan, ó al menos ponen en duda esta penitencia. Lo indudable es que Constanzo murió en los brazos de Eusoyo, Obispo arriano.

Inútil es advertir que con la muerte del Emperador acabaron los disturbios que con su apoyo producian los secuaces de Arrio. (Orsi, libro xiv, n. 116.)

L. Conviene aqui decir algo acerca de la

heregia luciferiana.

Lucifer, Obispo de Cagliari en Cerdeña, fue primero un Prelado escelente en letras y santidad. Confesó la fé con admirable constancia, y mereció bien de la Iglesia. Mas tarde, sin embargo, el año 362, irritado porque San Eusebio no quiso aprobar la elección que él hiciera para la Silla de Antioquía, se apartó de la comunion de San Eusebio, despues de la de San Atanasio, concluyendo por desobedecer al mismo Papa Liberio.

Lleno de despecho, se retiró á su Iglesia de Cerdeña, en la cual murió ocho años despues,

en 370. (Orsi, lib. xv, n. 60.)

Es casi seguro que Lucifer se reconcilió con la Iglesia antes de morir. Lo cierto es que, segun dice Calmet (*Hist. Sacr. et Proph.*, libro Lxv, n. 110), en Cagliari se le considera como Santo y se celebra su fiesta el dia 20 de mayo.

Benedicto XIX en su célebre obra De Beatificatione et canonizatione Sanctorum, tomo 1, libro 1, cap. xL, dice que en 1641 la Sagrada congregacion de la Inquisicion Romana, con un decreto impuso silencio á les que disputaban en pro ó en contra de la santidad de este Obispo, y mandó que en punto al culto que en Cagliari se le tributaba, se observarse en todo la antigua costumbre.

Los Bolandistas, dia 20 de mayo, página 207, defienden fuerte y tenazmente este de-

creto de la congregacion.

## PARRAPO IV.

Juliano el apóstata, XLI-Joviniano, LII.—Valentiniano y Valente, LIII.—Muerte de Liberio, LIV.
—Matanza de Valente, LV y LVI.—Lucio. Persecucion de tos solitarios, LVII.—Muere Valente, LVIII.—Persecucion de Genserico, LIX, LX y LXI.—Unerico, LXII hasta el LXIV.—Teodorico, LXV y LXVI.—Leovigildo, LXVII y LXVIII.

LI. Muerto Constanzo, ocupó el imperio Juliano. Era cristiano y se portó como tal en los primeros dias de su reinado. Permitió à los Obispos desterrados por su antecesor que volvieran à sus iglesias; pero mas tarde, dominado su corazon por un odio inconcebible al cielo, hizo la guerra mas cruel y espantesa que pudiera imaginarse, à todo el cristianismo. Se empeñó en abolir la Religion de Jesus y reemplazarla con los muertos dioses del Capitolio y el Olimpo. Juliano dispensó una protección eficacisima à todos los adversarios de Jesus. Restableció el culto pagano, abriendo ó levantando de nuevo sus cerrados ó destruidos

templos. Con el objeto de impugnar el Evan-gelio, dió fuertísimas cantidades de dinero á los judíos para que reedificasen el templo de Jerusalen. No obraba así Juliano por afecto á la sinagoga, no; se proponia en esto, como en todo, hacer guerra de esterminio á la Religion católica. Jesus habia dicho que no quedaria piedra sobre piedra en el templo de Jerusalen. Creian, y creen los fieles que en castigo del deicidio, los judios no pueden tener pueblo, Rey ni templo. Pues bien: para desmentir à Jesucristo, Juliano quiso reedificar el templo, para probar cen un hecho que las profecías del Re-dentor podian no tener cumplimiento. Juliano sin embargo quedo confundido. Sin que nadie lo impidiera, el templo no pudo levantarse. De sus mismos cimientos brotó un fuego espantoso que consumió hasta los materiales reunidos á costa de tantos afanes y tan inmensos sacrificios. Este es un hecho que nadie niega. Les incrédulos lo atribuyen á la casualidad; los católicos no lo negamos, con tal que se convenga en que la casualidad fue tan oportuna, tan bien dirigida, tan sabiamente ordenada, como si Dtos mismo con su infinita sabiduría se hubiera encargado en prepararla. La casualidad confundió á Juliano y demostró que el cielo y la tierra pasarán; pero que las palabras de Dios jamás dejarán de ser cumplidas. Estas casualidades no se distinguen en nada de los milagros.

Tambien Juliano hizo al Cristianismo una guerra hipócrita y traidora, impidiendo el estudio á los católicos y queriendo destrozarlos con la miseria, para purificarlos, como él decia, con la práctica de la pobreza.

Juliano, sin embargo murió y el catolicismo vive. La muerte de este perseguidor debe ser

aquí referida.

En el año 363 peleaba este Emperador contra los persas. Una flecha le atravesó el costado. La herida era incurable. Pocas horas despues, el dia 26 de junio, à los treinta y un años de edad, Juliano era ya un cadáver. Antes de morir, siempre irritado contra Dios, siempre lleno de odio al cielo, con acento de horrible desesperacion, aludiendo à Jesucristo, pronunció estas palabras: ¡¡VENCISTE, GALILEO!!!...

Siempre es vencido y confundido el hombre, cuando ciego por su soberbia, se empeña en arrojar de su trono á Dios. (Sos., lib. vi, cap. II.)

LII. Muerto este Emperador, en el mismo dia, los soldados nombraron para ocupar su puesto à Joviniano. Este Emperador fue católico y favoreció el catolicismo. Durante su reinado, cortísimo por desgracia, los arrianos y semiarrianos, no pudieron perturbar la Iglesia. Ocho meses despues de haber subido al imperio, à los treinta y tres años de edad, murió el Emperador Joviniano.

LIII. Muerto Joviniano fue nombrado Fmperador por el ejército Valentiniano. Este dividió el mando supremo con su hermano Valente. El primero favoreció a los católicos en Occidente; el segundo persiguió de una manera horrorosa a los cristianos en Oriente.

LIV. El año 366 murió en Roma el Papa Liberio. Antes de abandonar la vida tuvo el inefable consuelo de recibir una legacion de muchos Obispos orientales, que querian reconciliarse con la Iglesia católica.

Catorce años duró el pontificado de Liberio. San Basilio, San Epifanio y San Ambrosio lo

llaman Papa de santa memoria.

Despues de Liberio, ocupó la cátedra pontificia su constante amigo San Dámaso. Sufrié muchisimo este Santo Pontifice, con la heregia de Orsino ú Orsicino, que tuvo hasta la sacrilega osadia de apoderarse de la Silla de San Pedro, y pretender, como si fuera Pontífice soberano, gobernar la Iglesia. (Orsi, lib. xxxII, n. 34.)

LV. Valente fue enemigo constante de la Iglesia. Al ser bautizado por Eudosio, Obispo arriano, juró vivir en perpétua guerra con los católicos, y desgraciadamente cumplió su palabra. En una sola ocasion mandó asesinar, sepultándolos en el mar, despues de pegar luego á la débil barca que los conducia, á 80 eclesiásticos, que en comision de los fieles de Oriente, iban á Nicomedia, cen el objeto de

manifestar al Emperador cuán horrible era la persecucion que sufrian, y rogarle al propio tiempo que los tratara con justicia y benigmidad.

Este hecho revela todo el corazon de Va- lente.

LVI. La persecucion de Valente fue general.

En Edesa desterró á muchos sacerdotes. Afligió á San Basilio; Atormentó á los discipulos de San Melecio, y tanta fue su crueldad contra los cristianos, que al describirla, San Gregorio Niceno, sin hacer mas que referir los hechos, traza un cuadro de angustias, de lágrimas y sangre que desgarra el corazon.

Su persecucion se estendió á Palestina, la Arabia, la Libia, y muchas otras provincias,

sujetas à su dominacion insoportable.

LVII. Habia en Egipto muchos cristianos; que por no abandonar su fé, se retiraban al desierto, ó vivian en los montes, cultivando los campos, disecando los pantanes, ó ejerciendo la mas útil industria, con el fruto de su sudor y el trabajo de sus manos.

Valente, instigade por los arrianos, declaró guerra á muerte á estos santos monjes. Les mandó que como soldados sirvieran en el ejército, y en alguna ocasion, no contento con esto, hizo asesinar á muchos centenares. (Oros., lib. m. cap. xxxIII.)

LVIII. Valente murió el dia 9 de agesto

del año 378. Derrotado por Fritigernes, Rey de los godos, intentó salvarse confiando en la agilidad de su caballo. Fue alcanzade y herido por una flecha. Para curarle fue llevado por los soldados que le rodeaban á una casa cercana. Vienen los vencedores, quieren penetrar en ella, encuentran resistencia, y para superarla, incendian la casa, y en sus llamas pereció Valente con todos los soldados que le acompañaban.

Ocurrió en esta ocasion un hecho que no debemos omitir. Al caminar Valente para la guerra, se le acercó un santo monje y le dijo:

— A dónde vas, oh Emperador?
— A pelear contra los barbaros.—

—Y, como tienes valor para pelear contra los bárbaros despues de haber hecho tanto tiempo la guerra á Dios? Huye de la lucha, porque en ella perecerás.—

No pereceré, mia será la victoria, y cuande vuelva castigaré de una manera ejemplar

tu osadia.-

Esto dijo Valente. Ya saben nuestros lectores que le fue imposible cumplirlo. ¡Altos juicios de Dios!...

LIX. Genserico, Rey de les vándales, persiguió horriblemente á los católicos en Africa. Muchos recibieron el martirio. Se les prohibió nombrar Obispos para ocupar las Sillas vacantes. Pasados treinta años, solo quedaron tres Obispos en Africa. De cilos dos fueron desterrados y uno se refugió en Edesa. Comenzó esta

persecucion el año 437.

LX. Genserico quiso perseguir a los catélicos con la muerte como Neron y con la astucia como Juliano. Les pidió todos los objetos del culto y todos los libros sagrados.

Con lo primero intentaba impedir sus reuniones; con lo segundo, evitar su instruccion, y con ambas cosas à la vez, hacerles abandonar la fé de Jesucristo. No pudo conseguir sus sacrilegos deseos. Los Obispos, como era natural, obedeciendo antes à Dios que à los hombres, entregaron su cuello al verdugo, antes que los libros santos al perseguidor.

LXI. Genserico, lleno de indignacion contra los católicos, mandó que todos sus cortesanos aceptasen el arrianismo, y castigó con la muerte, despues de darles los mas horrerosos tormentos, á todos los grandes señores que no se hallaban dispuestos á renegar de su fé.

El decreto se ejecutó con todo rigor y muchos personajes notables pagaron con la muer-

te su santo horror á la apostasía.

LXII. A Genserico que murió el año 477, sucedió su hijo mayor Unerico. Con el cetro heredó la impiedad de su padre. Degolló á su hermane Teodorico. Lo propio hubiera hecho con Geton, tambien hermano suyo, si antes una enfermedad repentina no le hubiera librado del cadalso, anticipándole la muerte.

Ordenó Unerico al Obispo San Eugenio que

no predicase y que ademas no permitiera á nadie la entrada en la Iglesia. No fue, porque no podia ser obedecido. Entonces envió unos cuantos verdugos á los templos, quienes colocados en sus puertas, atormentaben á todos los fieles que mostraban empeño en entrar en ellos.

Restableció el edicto de su padre que prohibia servir en la corte á los católicos. Los que no consentian en hacerse arrianos fueron arrojados del palacio real, despojados de sus bienes y enviados á Sicilia y Cerdeña, puntos en aquel tiempo horribles para el destierro.

LXIII. Los condenados á pena de destierro por Unerico, entre Obispos, sacerdotes, diáconos y simples fieles ascendieron á cerca de
5,000. Esperimentaron todos espantosas vejaciones. Muchos eran enfermos y ancianos.
Ni los achaques ni los años fueron respetados
por aquel coronado heresiarca.

LXIV. Aun no satisfecho con esto, el año 483, hizo el impio Unerico que todos los Obispos católicos de Africa se reuniesen con el pre-

testo de un Concilio en Cartago.

Mientras los santos Prelados esperaban el dia de la primera reunion, Unerico que ya habia dado al instante y con el mayor secreto las órdenes oportunas à los gobernadores de las provincias, logró que en un solo dia fuesen cerrados y saqueados todos los templos africanos. Ademas hizo que los Obispos saliesen de Cartago, sin llevarse nada consigo ni aun alimento, bajo la pena de muerte.

Unerico murió el año 384.

Teodorico, Rey de Italia, persiguió tambien de una manera cruel y hasta su muerte á los católicos. Cesó este Príncipe de vivir y reinar el año 526.

Entre sus mártires hay uno, cuya muerte no es posible pasar en silencio. Se trata del sabio Boecio, cristiano que por su ciencia era el asombro del mundo, y mártir que por sus tormentos aun hace derramar lágrimas á todes los que los contemplan.

Teodorico mandó que le pusieran una cuerda, rodeando con ella la cabeza per la frente y le apretaran haeta que se le saltasen los ojos.

Horroriza este suplicio.

LXVI. Aun no satisfecho todavía Teodorico, el dia 26 de agosto del año 526 mando que los arrianos se apoderasen de las iglesias de los católicos, siendo antes lanzados de ellas sus Obispos y sacerdotes.

Por fortuna faltó tiempo al tirano para ver cumplido su decreto. La muerte lo sorprendió

en lo mas veloz de su impia carrera.

LXVII. En España persiguió á los católicos, Leovigildo, arriano, Rey de los visigodos. Tuvo dos hijos. Hermenegildo que por su adhesion firmísima á la fé católica, recibió el martirio, por órden de su propio padre, y Recaredo que le sucedió en el trono. Fleury (lib. xxxıv, n. 54), dice que Leovigildo hizo penitencia én los últimos años de su vida, y que murió reconciliado con la Iglesia, el año 587 de nuestra redeucion.

LXVIII. Recaredo abrazó la fé católica, y en el Concilio tercero de Toledo, no solo abjuró, sino que logró ademas que todos los arrianos abjurasen sus errores y entrasen en el gremio de la verdadera y única Iglesia de Jesucristo.

Desde entonces España ha sido católica y jamás ha consentido en despojarse de su fé hi de su independencia.

## ARTICULO III.

Heregía de Macedonio, LXIX hasta el LXXIV.
Apolinar, LXXV hasta el LXXVII. Elvidio, LXXVIII.
Aecio, LXXIX.
Mesalinos, LXXX y LXXXII.
Joviniano, XXXIII.
Otros hereges, LXXXIV.
Audeo, LXXXV.

LXIX. Macedonio, arriano primero, arrastrado por su orgullo, quiso inventar una heregía que llevara su nombre. Arrio habia declarado la guerra á Jesus, y Macedonio, siguiendo diverso rumbo, impugnó la divinidad del Espíritu Santo.

Macedonio asistió, como representante del arrianismo al Conciliábulo de Tiro. Como heresiarca, fue por los hereges elevado á la Silla de Constantinopla, canonicamente ocupada por

su Obispo Pablo.

Macedonio vivió como un Centurion en los tiempos de César. Su carácter violento, sus modales guerreros, su vida turbulenta, su escesiva vanidad, le hacian parecer mas digno de mandar como gentil una legion pagana, que de llevar, como Obispo la Cruz de Jesucristo en el pecho.

Persiguió con espantosa crueldad á los católicos. Desterró á muchos y les hizo confiscar sus bienes. Arrojó de su Silla al legítimo Obis-

po de Constantinopla.

LXX. Macedonio se empeño en obligar a los fieles a que lo tuvieran por ortodoxo, lo respetaran como Obispo, y recibiesen de su mano, como de Pastor legítimo, los Santos Sacramentos. A los que se negaban y fueron muchos, les hizo abrir la boca por fuerza, y mantenérsela abierta con el auxilio de una escala de hierro, para poder de este modo administrarles la Sagrada Eucaristía.

Esto es horrible. Despues de contar esto, no es necesario añadir mas para comprender cual era el carácter de este violentísimo heresiarca, y cuánto haria sufrir con su corazon cruel y vengativo á los verdaderos adoradores de Jesus.

LXXI. Macedonio, ciego por el furor á los católicos, tuvo valor basta para atentar contra, las sagradas cenizas de Constantino. Quiso trasladar sus restos, en señal de menosprecio, del

sepulcro magnifico en que se hallaban á otro mas humilde y mucho menos estimable.

Constanzo al ver rodar por el suelo las cenizas de su padre, se indignó contra Macedonio y le mandó abandonar la Silla episcopal y salir inmediatamente de Constantinopla.

Mientras fue ó se fingió Obispo, Macedonio se portó como arriano; pero cuando se vió arrojado de la Iglesia, se empeñó en adquirir una impia celebridad. Al instante dijo: «Mis antecesores han impugnado ya al Padre y al Hijo; ahora yo, para adquirir celebridad, para decir algo nuevo, necesito impuguar al Espiritu Santo.» Este fué el único y verdadero orígen de su error, de todo punto voluntario. ¡Efecto funestisimo de la soberbia!

LXXII. La muerte de Macedonio no fue el fin de su heregía. Su predicacion habia corrompido á muchas personas que siguieron por mucho tiempo tenazmente adheridas al error. Marantonio, Obispo de Nicomedia fue el principal de la nueva secta. Sus afiliados aparentaban ser austeros en sus costumbres y vivir casi con el mismo rigor que los cenobitas. Se estendieron mucho en Constantinopla, la Tracía, Bitinia, el Helesponto y otras regiones del Oriente. El nombre con el cual se conocian generalmente era el de *Pneumatomacos*, ó adversarios del Espíritu Santo.

LXXIII. La heregia de Macedonio fue condenada en muchos Concilios. Contra ella fulminaron el anatema los Concilios de Alejandría, el año 362; de Iliria, en 367; de Roma, año 373; y por último en el Constantinopolitano, año 381.

Aunque a este Concilio solo asistieron 150 Obispos, todos del Oriente, con todo se considera como ecuménico ó general, por haber

sido aprobado por el Papa San Dámaso.

LXXIV. En el Concilio de Constantinopla, ademas de la heregia de Macedonio, fue condenado el error de Apelinar y Eunomio.

Fue depuesto Maximo Cinico, sacrilego usurpador de la Silla episcopal de Bizancio. En su lugar fue puesto San Gregorio Nacianceno. Este santo Obispo renunció por amor a la concordia y entonces fue elegido Nectario para ocupar la vacante Silla.

Despues de algunos cánones disciplinares, se confirmó por los Padres constantinopolitanos en todas sus partes lo acordado y definido

en el primer Concilio de Nicea.

Como en Nicea se añadieron al símbolo de los Apóstoles las palabras necesarias para sostener la divinidad de Jesucristo, negada por Arrio, en Constantinopla se añadieron las frases indispensables para sostener la divinidad del Espíritu Santo, negada por Macedonio.

No inventaron estos Concilios una fé nueva; lo que hicieron fue esplicar la antigua; determinar cuál era la verdadera fé de la Iglesia católica. Se añadieron al simbolo nuevas palabras; no nuevos dogmas. La fé, esencialmente inmutable, quedó siempre la misma, tal cual había brotado de los labios de Jesucristo.

LXXV. La heregia de Apolinar es harto estraña. Consistia en negar el alma humana à Jesucristo. Es dogma de fé que en Jesucristo hay dos naturalezas y una sola persona. Jesus como Dios, como Verbo eterno, posee la divinidad; es Dios mismo. Jesus, como hombre, como criatura, tiene cuerpo y alma racional. La divinidad del Verbo no destruye, ni se mezcla, ni se confunde, ni aniquila el alma creada. Como no disipa el cuerpo, tampoco escluye el alma. Pues bien; el error de Apolinar consistió en ver en Jesucristo cuerpo humano y divinidad, y no haber visto tambien alma humana.

Mas tarde modificó Apolinar su error admitiendo en Jesus una especie de alma sensitiva y negando el alma racional. Era este error una reminiscencia de la filosofía platónica que dividia el hombre en cuerpo, alma y mente.—

LXXVI. A esto anadian los apolinaristas estos tres errores mas.

1.º Que el cuerpo de Jesus era de la misma sustancia que la divinidad del Verbo. Esto era dar eternidad à la materia, o negar à Dios, convirtiendo en materia el espiritu.

2.º Que el Verbo divino no tomó carne en las entrañas de la Virgen Santisima, sino que

la trajo al mundo del mismo cielo.

3. y último. Que el Verbo eterno se habia

convertido en carne mortal. Esto equivale á decir que el sol se ha encerrado en una microscópica bujía. Este absurdo no necesita refutacion.

Natal Alejandro advierte que los mencionados errores no son de Apolinar, sino de sus discípulos.

Apolinar cayó en el error bochornoso de los milenarios y cometió la sacrilega torpeza de suponer grados gerárquicos en la Santisima Trinidad.

LXXVII. La heregía de Apolinar fue condenada por San Atanasio, en el Concilio de Alejandría, año de 362; por San Dámaso en Roma, año 373, y por el Cencilio primero de Constantinopla, segundo general, en el año de 381.

LXXVIII. De la secta de Apolinar brotaron, por decirlo así, otras dos sectas bastante singulares.

Los que pertenecian à la primera se llamaban antidicomarianitas, y tenian este nombre por las blasfemias que proferian contra la perfecta y perpetua y absoluta pureza de la Vírgen Santisima.

Pertenecian á la segunda los coliridianos, llamados así, porque siguiendo opuesto rumbo, consideraron como Dios, y como Dios le adoraban con el culto de latria, á la Santísima Madre del Salvador.

Los primeros pecaban por defecto. Los se-

gundos por esceso; unos y caros, todos fueron refutados por San Epifanto

LXXIX. Aerio quiso ser Obispo de Antioquia. No pudo lograrlo y se declaró berege, intentando el desgraciado vengarse de la Iglesia.

Su doctrina fue arriana en su esencia. Se distinguió no obstante en estos tres errores

que mas especialmente le pertenecen.

1.º Que no hay diferencia en cuanto a la potestad entre los Obispos y los sacerdotes. Este es el absurdo principio de los modernos

presbiterianos.

- 2.º Que no aprovechan las oraciones por los difuntos. Este error le han renovade los protestantes. Verdad es que ellos mismos, comprendiendo su repugnante absurdidad, lo van abandonando, si es que enteramente ya no lo han abandonado.
  - 3.° Que son inútiles los ayunes y que no deben guardarse las fiestas. Basta con decir que hasta los médicos refutan estos perniciosos errores.
  - LXXX. Hubo ea el siglo iv otros hereges que solo mencionaremos por la estravagante singularidad de sus errores. Se apellidaban Mesalinos, ó rezadores, porque hacian consistir toda la esencia de la religion, en apartarse del mundo, no trabajar, no ayunar y rezar mucho. No creian en Dios, negaban la Santisima Trinidad, eran hasta idólatras y esto no obstante jamás dejaban de rezar, sin pen-

sar en lo que decian, ni en el fin con que lo decian.

LXXXI. Los errores de estos heresiarcas no merecen una esposicion detenida. Es una larga série de insulsas necedades que no pueden leerse sin indignacion ó desprecio. Algunos son tan repugnantes y asqueresos que ni aun pueden esponerse, sin faltar á la pública decencia.

Otros se refieren á un misticismo estúpido, á un fariseismo execrable, de muchísimo rigor en la exageracion de las formas, y de absoluta laxitud en la práctica de lo esencial. Pondremos un solo ejemplo. Porque Dios ha dicho: conviene siempre orar, estos heresiarcas suponen, que siempre, aun mientras dormimos, tenemos la estrechísima obligacion de estar en perpétua oracion. En cambio Dios exige, que inclinemos nuestra cabeza en obsequio de la fé, y los Mesalinos, no creen en la Trinidad, ó creen en ella de una manera absurda. Sacrifican como fariseos lo esencial á la exageracion mas ridícula de lo accidental.

LXXXII. Por el año 380 comenzó a ser conocida la heregía de los *priscilianistas*. Nació en Egipto, y por medio de Prisciliano, varon rico y elocuente, que mas tarde les dió nombre, fue introducida en España.

Esta secta fue una confusa mescolanza de los errores de los gnósticos y los maniqueos. No fue original y ni tuvo por fortuna grantrascendencia. LXXXIII. Por este mismo tiempo hubo etra heregia cuyos sectarios enseñaban que siempre se debia andar con los pies desnudos. Lo raro no es que ellos anduvieran, sino que se empeñaran en cerrar el cielo y abrir el infierno á todos los que usasen calzado.

LXXXIV. Audeo, jefe de los audianos, nació en la Mesopotamia. Fue virtuoso en sus primeros años. Despues quiso ser conocido co-

mo fundador y jefe de una secta.

Se propuso renovar las cuestiones sobre la celebracion de la Pascua y con sumo empeño trabajó para interpretar en sentido antropomorfita la esencia de Dios, considerándola en el hombre como su imágen. Creian estos que el hombre era imágen de Dios no per su alma, sino por su cuerpo.

Parece increible que estas cosas dieran lugar à tantos escàndalos en los tiempos antiguos. Verdad es que lo propio dirán de muchas cuestiones que hoy nos dividen, las generaciones que nos sucedan.

# CAPPTULO V.

## Heregias del siglo quinte.

#### ARTICULO I.

-Elvidio, I.-Joviniano, II.-Basnage, III.-Vigilancio y sus errores, IV.-

I. Elvidio fue discipulo del arriano Ausencio. Su instruccion era escasa y su educacion
malisima. No se sabe ni aun que fuera sacerdote. San Gerónimo lo llama hombre turbulento. Comenzó a esparcir sus errores el
año 382.

Su heregía consistió casi esclusivamente en un tegido de execrables blasfemias contra la perpétua y perfectisima virginidad de la Purísima Madre del Salvador. San Gerónimo, San Ambrosio y San Epifanio pulverizaron la heregia grosera de este tosco heresiarca.

II. Joviniano fue monge y mientras estuvo en Milan observó una conducta penitente y de una austeridad sumamente rigorosa. Mas tarde trasladándose á la parte central de Italia, abandonó los rigores del desierto y se entregó á los placeres inmundos de Capua.

Sus errores fueron condenados por el Papa Siricio en un Concilio romano, celebrado el año 390. El Emperador Teodosio lo mandó al destierro.

Digitized by Google

Este no obstante tuvo discipules y dió grande escándalo con su corrompida y corruptora doctrina. Su moral epictirea tuvo no escasos partidarios. Apuntaremos aqui sus principales errores. Son los siguientes:

1.º Sostenia que la virginidad no es como estado de perfeccion, mas meritoria que el ma-

trimonio.-

Los luteranos y los modernos filósofos piensan de igual manera. En efecto: la virginidad convierte al hombre en ángel, y los incrédulos quieren que solo viva revolcándose en el cieno de las miserias humanas.

2.° Que los bautizados no pueden pecar.—

Esto no se refuta; es absurdo.

3.º Que tanto merece ante Dios el hombre que ayuna, como el que sigue el ejemplo de Heliogábalo, convirtiendo en Dios su vientre.—

Hasta ruboriza el pensar que hay hombres en el mundo con el cinismo necesario para proclamar tan impias como groseras doctrinas.

4.° Que en el cielo recibirán igual recompensa, lo mismo los justos que les malvados.—

Esto es repugnante. En el cielo no entra ni puede entrar nada manchado. La eterna gloria es una corona que solo cae sobre las sienes de les hombres que la merecen por sus virtudes.

5.º Que todos los pecados son de idéntica

gravedad .--

Segun esta doetrina, robar un peso fuerte à

un rico, y robar veinte à un pobre que sin ellos muere de hambre, son dos pecados de una misma gravedad. ¡Qué delirio!...

6.º Que no fue perpétua la pureza de la

Virgen Santisima.

Estos heresiarcas, como están todos manchados por la corrupcion, quieren con sus calumnias manchar el gran modelo de pureza que entre todas las puras criaturas existe en el mundo.

III. Samuel Basnage (año 5 ante Dom., número 23), resucita este grosero error, y muestra grande empeño en oscurecer con falsisimas interpretaciones de la Sagrada Escritura, la absoluta pureza de María Santísima. Sus argumentos son tan débiles, que a nadie pueden sorprender. Presentemos uno solo, el mas fuerte de todos, unicamente para que sirva de muestra. Si el mas fuerte es tan débil, que serán los mas débiles? Espongamos, pues, su gran argumento, su invencible Aquiles. Por la índole del asunto, nos espresaremos en latin al esponer estas ideas.

«Isaias dixit, ait Basnage: ecce Virgo con-

cipiet et pariet fillum:

Sed Isaias t ntummodo loguitur de virginate in conceptione;

Ergo Virginitas non extitit partus tem-

pore.»

Crasissimus error! Virginitas non læditur in partu; frangitur in conceptione. Virginitas haud perit actu simplici quo externa vel interna vi adaperitur vulva. Consistit è contra in actu suo in genere expleto, modo et fine, sa tem phisico, compni forma, ad generationem perveniendi. He c autem frustra in Dei Matre reperire conaberis. Puritas in mente; puritas in corde, in vita perfectissima virginitas. En quod facile, quod semper hac in alma Virgine invenies.

Adhuc tamen notadum est quod in Deipara tam conceptio quam Jesu nativitas miro, miraculoso emine modo evenere. Quid ergo?

«Virgo concipiet! ¡Ergo pariet non Virgo!» Admittatur antecedens; ut ilogicum, ut absurdum, ut sacrilegum refellatur, contemnatur autem consequens.

IV. Vigilancio nació en Cominges, en la raiz de los Pirineos. Primero estuvo vendiendo vinos en una taberna, y despues leyó unos cuantos libros, y sin entender lo que decian, quiso echar sobre sus hombros la pesadísima y sacrilega tarea de inventar una heregia. Se propuso refutar á San Gerónimo, y escribió un libro lieno de estúpidos errores. Su doctrina no fue condenada en ningun Concilio. Esto, por otra parte, hubiera sido inútil. Murió, puede decirse, antes de nacer. Los hombres la olvidaron antes de aprenderla, y nunca llegaron á profesarla.

Vigilancio condenaba la vida ascética de los monasterios, reprobaba el culto de la Religion, y como un gran orimen anatematizaba la nestumbre de pedir limosna en Jerusalen. (Fleury, lib. xxu, n. 5.)

### ARTICULO 11.

Pelagio, V.—Sus errores y suterfugios, VI.—Celestio y su condenacion VII.—Perversidad de Pelagio, VIII. Concilio de Dióspolis. IX.—El Papa San Inocencio. X y XI.— Nueva condenacton de Jósimo, XII.—Juliano, XIII.—Los semipelagianos, XIV.—Los condena el Papa Celestino, XV.—Los predestinacianos, XVI.—Gotescaleo, XVII y XVIII.

V. Pelagio era ingles. Nació el mismo dia que San Agustin. Es providencial que naciera el adversario del error contra la gracia en el propio dia en que nació el enemigo de la verdad acerca de los divinos auxilios.

Pelagio fue monje. Su vida en los primeros años parecia ejemplar. Estudió mucho y adquirió reputacion de sabio entre los fieles. Estuvo mucho tiempo en Roma, y allí conoció y fue amigo de San Agustin. Compuso algunas obras que fueron estimadas por los fieles.

Tuvo mas tarde la desgracia de dejarse sorprender por un tal Rufino, sacerdote de Siria, que se hallaba infestado con los errores de Teodoro de Mosuepta, que siguiendo los vestigies de Origenes, negaha la necesidad de la gracia. Pelagio abrazo con toda la energia de su espíritu este error. Comenzó esponiéndolo con reservas, y solo entre sus discípulos, y concluyó por diseminarlo, sin consideración de ningun género, pública y privadamente, por escrito y de palabra, aunque siempre con artificioso lenguaje en todas partes.

VI. Enumeraremos aquí los errores de

Pelagio. Enseñaba:

1.º Que la muerte no es un castigo; que nuestros primeros padres fueron creados con sujecion á la muerte.—

Pelagio no pudo probar nunca este error.

- 2.º Que los niños al nacer se encuentran hoy en el mismo estado que Adan y Eva cuando fueron creados.
- 3. Que los niños, muriendo sin bautismo, no entran en el cielo, pero sin entrar en el cielo, tienen la vida eterna.

Estos dos errores son una contradiccion

evidente.

4.° Fue este el error, el grande error de Pelagio. Suponia que el hombre para ereer, para practicar la virtud, para resistir las tentaciones, no ha menester de la gracia divina.

Viendo Pelagio que su doctrina era mal recibida, intentó disfrazarla, para hallar prosélitos. Decia con este fin, que no negaba la existencia de la gracia, pero que la gracia era el mismo albedrío, con el cual naturalmente, sin auxilio sobrenatural, admitiamos le bueno ó rechazabamos lo malo.

Tambien decia este heresiarca que por gracia debe entenderse la ley misma dada por Dios, lo cual no se niega. La revelacion es una gracia; pero gracia universal, gracia para todos; gracia enteramente distinta de los auxílios sobrenaturales que Dios da á los hombres, individualmente considerados para que si cooperan á la gracia, hagan el bien y se salven.

Tambien dicen los pelagianos: los ejemplos de Jesucristo son tambien gracia divina.-No lo negamos; pero gracia general, no especial, no individual, y para cada uno de los actos humanos, en cuyo sentido se habla aquí de la gracia.

-El perdon que nos ha dado Cristo, decian, tambien es gracia sobrenatural y divina.—

El mismo error y la misma confusion que en

los casos anteriores.

Ultimamente Pelagio aceptaba una gracia de ilustracion, individual, útil ut facilius, para que mas facilmente practicasemos las obras buenas.

San Agustin, hablando de esto, dice: Tolle facilius et non solum verus sed etiam sanus est sensus.

La historia entera protesta contra la doctrina de Pelagio. La humanidad está enferma. Ha sido el despojado hombre de los dones sobrenaturales y herido en los naturales. Todos llevamos una espesa nube en la frente que nos impide ver con claridad y una honda herida en el corazon que nos priva en muchos, en muchisimos casos del vigor necesario para hacer el bien que queremos y apartarnos del mal que aborrecemos.

VII. La heregia de Pelagio se estendió mucho en poco tiempo. No es estraño. Halaga la vanidad humana, y esta circunstancia es un poderoso incentivo para arrastrar á los so-

berbios.

El mas notable entre todos los discípulos de Pelagio, fue Celestio. Era un eunuco de noble estirpe. Antes de entrar en un monasterio habia ejercido con no escasa fortuna la abogacia. Cuando se unió con Pelagio, comenzó á negar el pecado original. Su maestro era algo reservado; pero él, sin ambajes de ningun género, esponía en todas partes sus errores contra la gracia.

Les dos, Pelagio y Celestio, salieron de Roma por el año 409, poco antes que en ella penetrasen los bárbaros del Norte. Primero fijazon su residencia en Sicilia, y mas tarde se trasladaron al Africa. Celestio quiso ser ordenado en Cartago; pero no pudo conseguirlo. Sus errores fueron conocidos y condenados por el Obispo Aurelio y por un Concilio cartaginés. Celestio apeló á Roma contra el fallo del Concilio; pero en vez de dirigirse á la Ciudad.

Eterna, temiendo ser nuevamente anatematizado, se refugió en Efeso, donde pudo sorprender al Obispo y ascender al sacerdocio. Poco tardó en ser conocida su venenosa doctrina, y en ser lanzado con todos sus secuaces de la Iglesia de Efeso. Pasados cinco años volvió á Roma, para seguir la causa de su apelacion. Como era de esperar, nuevamente cayeron sobre él las excomuniones de la Iglesia.

VIII. Irritado Pelagio con la condenacion de Celestio, empezó a esparcir sus errores con mas obstinacion y temeridad. En aquel tiempo habia en Africa una nobilisima señora romana, llamada Demetriades, que huyendo de los bárbaros que dominaban en Roma, se refugió en Cartago; y queriéndose apartar mas aun de las turbulencias del mundo, renunciando á todas las pompas y vanidades de la tierra, con

voto perpétuo se consagró al Señor.

Pelagio tuvo ocasion de escribir à esta eélebre señora, y bajo el pretesto de esponerle la doctrina de la vocacion cristiana, la insinua que todo el bien que hiciera solo podia ser de ella y residir en ella. Era esto negar toda la influencia y toda la necesidad de la gracia. Era esto sostener que aun la mas perfecta santidad puede adquirirse con las solas fuerzas naturales del hombre, sin los auxilios sobrenaturales que el Señor nos envia desde el cielo.

Enterados San Agustin y San Gerónimo del veneno que contenia la carta de Pelagio, la es-

tadiaron y refutaron hasta pulverizar uno por uno todos los errores que contenia. Con este motivo empezaron los dos Santos Padres á esoribir y publicar admirables libros contra la

antievangélica teoría pelagiana.

IX. Convencido Pelagio de que sus errores, gracias á los esfuerzos de San Gerónimo y San Agustin, ne podian ser bien recibidos en Africa, se alejó de aquella tierra para él tan llena entonces de espinas, y se fue á Palestina. Allí logró seducir con malignos artificios á Juan, Obispo de Jerusalen, quien en un Concilio celebrado con el solo objeto deexaminar la heregia, favoreció grandemente á Pelagio, imponiendo silencio á las dos partes contrarias.

El año 415 se celebró otro Concilio en Dióspolis, donde tambien logró Pelagio con su capcioso lenguaje, hacer respetar como buena doctrina, lo que era en el fondo un mortal ve-

neno para los fieles.

San Gerónimo al hablar de esta Asamblea religiosa dice: In illa misserabili Synodo, etc.

El Papa San Inocencio no quiso admitir a Pelagio en la comunion católica, no obstante la absolución que al parecer habia obtenido en el Concilio nombrado. Conviene advertir que los Padres de Dióspolis condenaron el error de Pelagio; su falta estuvo en no condenar, por erecria buena, la capciosa esposición que hizo el mismo heresiarca de su doctrina en el Concilio.

Tambien es oportuno advertir que se trata de un Concilio provincial que no tenia la sancion de la Santa Sede, que no es ley de la Iglesia, que por tanto ni es ni puede ser considerado como infalible.

X. En Africa fue Pelagio menos afortunado. San Agustin había levantado la voz de
alarma y el error era bien conocido. Aurelio,
Obispo de Cartago, reunió otro Concilio, en
el cual, no solo fueron condenados Pelagio y
Celestio, sino que los Padres acordaron enviar
sus actas á Roma para que fueran aprobadas
y sancionadas por el Jefe visible de toda la
Iglesia. Fíjense bien en esta circunstancia los
que creen, ó aparentan creer que en los primeros siglos no era reconocida la autoridad del
Papa en toda la Iglesia.

Casi por el mismo tiempo se celebró otro Concilio en Milevi, al cual asistieron 61 Obispos de la Numidia. En él fue condenada la heregia pelagiana, y como en el anterior, las actas las enviaron á Roma para que tambien

fuesen aprobadas.

El año 417, el Papa San Inocencio envió las respuestas á los dos Concilios, en dos epístolas sinodales, que eran la confirmacion esplícita de sus decretos. Tambien en estas sinodales vuelve el Papa á condenar á Pelagio y Celestio, declarándolos, como hereges, separados de la Iglesia.

En el mismo tiempo, dirigió San Inocencio

otra epistola a cinco Obispos que le habian escrito contra el entonces famoso heresiarca, en la cual dice que en la obra de Pelagio halla poco que le agrade, y muy poco que no le disguste.

Entonces fue cuando San Agustin, despues de leer la respuesta del Papa San Inocencio, esclamó: Jam de hac causa duo concilia missa sunt ad Sedem Apostalicam: et inde etiam Rescripta venerunt; CAUSA FINITA EST.

¡Cuán grato, cuán consolador es para un católico el ver á San Agustin, al hombre mas grande del siglo , á uno de los mas asombrosos ingenios que han brillado en todo el mundo, inclinando con humildad su frente ante los decretos de la Santa Sede! Mediten profundamente esto los espíritus superficiales que se creen degradados, cuando se muestran católicos, sumisos á la autoridad del Papa. La profundísima humildad de San Agustin no ha sido parte á impedir que resplandezca como astro de primera magnitud en la historia de todos los siglos.

XI. San Prospero dice que el Papa Inocencio fue el primero que condenó la heregia pelagiana. Esto entendido así, puede parecer una contradiccion, sin serlo no obstante. El error de Pelagio y Celestio fue condenado en el año 412 en el Concilio de Cartago y en el 416 en el de Milevi. Un año despues, en 417, fueron estas dos cendenaciones sancionadas y renovadas per el Seherano Pontifice. Se dice, pues, que este Papa fue el primero que lo condenó, porque, á no dudarlo, fue el primero que confirmando lo acordado en varios Concilios provinciales, condenó la heregia en un decreto dirigido á la Iglesia universal. Ademas, los errores de Pelagio fneron en distintas épocas condenados por veinte y cuatro Concilios. Recibió el último anatema en el Concilio general de Efeso, celebrado el año 431.

XII. Pelagio y Celestie, al tener noticia de la última condenacion, apelaron al Papa Inecencio, considerándole como tribunal supramo. Murió este sante Pontifice, y ocupó per legitima eleccion la Silla de San Pedro el bienaventurado San Zósimo. Este examinó la causa de los pelagianos, y no obstante el afecto que personalmente profesaba al heresiarea Celestio, convencido de su error, lo condenó de nuevo.

XIII. Despues de estas sentencias canónicas, pronunciadas contra él, Pelagio se retiré à Palestina, punto en el cual, conocidos como eran ya sus errores, po fue bien recibido. Entences se retiró à la Gran Bretaña, donde se esformaba por sembrar su venenesa dectrina. Los Obispos de Francia comisionaron para que lo impugnase à San German de Auxere. En este tiempo quedó como adormecida la heregia pelagiana. Unicamente quiso protejerla Juliano, Obispo de Cápua. Este Prelado, conecido

por su talento, es peco estimado por la poca seguridad en sus creencias. Tuvo una célebre disputa con San Agustin, en la cual, como era de esperar, fue completamente vencido. Arrejado de Italia, Juliano se retiró al Oriente. Se vió completamente abandonado por sus amigos, y para no morir de hambre, se vió precisado a pedir limosna y dar lecciones de instruccion primaria a los niños. Consumido por la pobreza, murió en Sicilia en tiempo del Emperador Valentiniano. La vida del error fue para este desgraciado Obispo vida de dolor, y de ignominiosa muerte.

XIV. Por el año 428, el monge Casiano, queriendo hallar un medio de conciliacion entre los católicos y los pelagianos, inventó un recurso erróneo y pernicioso que dió lugar á otra nueva heregía.

Los católicos sostienen que para que las obras sean buenas en el órden sobrenatural, es necesaria la gracia; que sin los auxilios del cielo el hombre no puede creer, esperar, arrepentirse de sus culpas, ni perseverar en el bien, como conviene para adquirir la justificación.

Los pelagianos, por el contrario, sestenian que et hombre con sus solas fuerzas naturales, puede creer, esperar, arrepentirse y todo lo demas que es necesario para la salvacion.

Casiano, colocándose entre el estremo católico, que es la verdad, y el estremo pelagiano, que es la mentira, quiso adoptar un medio que consiste en armonizar las dos escuelas, sacrificando la mitad de la verdad de una á la mitad del error de la otra, y viceversa. Estos equilibrios son absurdos. Con la verdad nunca se transige.

Casiano dijo: «La gracia no es necesaria para adquirir la fé ni para obtener la perseverancia. El principio y el fin de nuestra salud están en nesotros mismos.» Pero tratándose de hacer el bien en todos los demas actos de la vida, Casiano creia que los divinos auxilios eran enteramente necesarios.

Esto dió lugar a una secta que solo aceptaba una de las partes en que se dividió el pelagianismo. Por esto sus secuaces se apellida-

ron semi-pelagianos.

XV. Casiano, sin embargo, se apartó del error, y murió con fama de santidad. Sus discipulos, los semi-pelagianos, menos humildes que el maestro, perseveraron en la heregia y fueron condenados por San Celestino I, el año 432, y por Félix IV el año 529. Estas dos condenaciones fueron mas tarde cenfirmadas por el Papa Bonifacio II.

XVI. Por el año 417 apareció la absurda heregía de los «predestinacianos.» Creian estos heresiarcas que el hombre reprobado, aunque jamás cometa un pecado, se condena, y el hombre predestinado, aunque jamás practique un solo acto de virtud, se salva. Basta esponer

esta monstruosa heregia, para comprender su absurdidad.—Si quieres subir al cielo, observa lo mandado por Dios.—Esta es la única regla que deben tener siempre ante sus ojos los que deseen salvar sus almas.

Les «predestinacianes» fueron condenados

el año 475 en el Concilio de Lyon.

XVII. Gotescalco, monje aleman, vivió en el siglo ix. Fue hombre inquieto, soberbio y turbulento. Sin licencia de sus Prelados abandonaba la clausura, y «por motivos de piedad» hasta emprendió largos viajes, sin contar para nada con la voluntad de sus propios superiores. Contra las órdenes espresas de los Obispos, predicaba lo que él llamaba la doctrina del cielo. Era, sin embargo, como fácilmente puede inferirse, un conjunto monstruoso de errores y exageraciones. Fue condenado tres veces, y murió sin dar señales de arrepentimiento. Hasta los últimos instantes de su vida estuvo rechazando los consuelos de la Religion que con piadosa insistencia se le ofrecian.

XVIII. Los errores de Gotescalco son tres,

verdaderamente horribles. Hélos aqui.

1.º Dios destina á unos hombres para la vida eterna y á otros para el inflerno eterno, «obligando» á estos últimos á que se hundan en la perdicion.

2. Dios no quiere que todos los hombres

se salven.

3. Jesucristo ha derramado su sangre úni-

camente para la salvacion de los predestinados.

Inútil es advertir que esta doctrina, reproducida en el siglo pasado por los jansenistas, ha sido siempre condenada por la Iglesia.

Contra esta doctrina se establecieron cuatro capítulos en el segundo Concilio de Quierci, celebrado el año 853. Son los siguientes:

1.º No hay mas que una predestinacion de Dios; la de la vida eterna. Solo se condenan los malos por voluntaria malicia. No hay en Dios decreto de reprebacion positiva.

2.º El libre albedrío del hombre se robus-

tece per medio de la gracia.

3. Dios quiere que todos los hombres se salven.

4.° Jesucristo ha muerto para redimir á todos los hombres.

Esta es la verdadera doctrina de la Iglesia

acerca de la predestinacion.

XIX. Acerca de este heresiarca se disputa mucho entre los historiadores que han narrado los hechos de la Iglesia. Creen umos que solo faltó en la disciplina, que solo fue un cismático cuentan algunes, mientras opinan otros que fue un verdadero herege. Esta cuestion es harto especulativa para que nos detengamos en examinarla. Que el error esté en la voluntad ó en la ignorancia del autor, es cosa que para el caso importa poco. Aquí examinamos el arror, y el error existe. En cuanto á la mayor

ó menor sulpabilidad de su antor, sus biógrafos que lo averigüen.

#### ARTICULO III.

Errores de Nestorio. Es nombrado Obispo, XX.-Su crueldad. Aprueba el error de Anastasio, XXI. Contradicciones. Mas crueldades, XXII.—Carta de San Cirilo. Respuesta, XXIII —Los católicos se apartan de él. XXIV.—Carta á San Celestino y su respuesta, XXV.—Amonestaciones á Nestorio y anatematismos de San Cirilo, XXVI.-La sentencia del Papa, XXVII.—Nestorio es citado al Concilio, XXVIII.—Es condenado, XXIX.— Se le intima la sentencia del Concilio, XXX.-Conciliábulo de Juan Antioqueno, XXXI.—Se confirma el Concilio por los legados del Papa. XXXII.—Le condenan los pelagianos, XXXIII. -Turbulencias. El Emperador Teodosio, XXXIV. -Nestorio en el destierro, XXXV.-Leves contra los nestorianos, XXXVI. - Esfuerzos de los nestorianos, XXXVII v XXXVIII.—Rrores sobre Jesucristo, XXXIX.—Basnage, defensor de Nestorio, XL hasta el XLIII.

XX. No bien había desaparecido la heregía de Pelagio, cuando se vió nuevamente affigida la Iglesia con los impios errores de Nestorio. Este heresiarca temerario impugno la divina maternidad de la Virgen Santísima, sosteniendo que debia ser venerado como Madre de Cristo, del hombre; pero no como Madre del Verbo, de Dios.

Creia Nestorio que el Verbo eterno ne se

hallaba hipostativamente unido á Jesus, sine adherido de una manera estrinseca, como habi-

tando en un templo.

Nació Nestorio en la Germanicia, pequeña ciudad de Siria. Era sobrino del herege Pablo de Samosata. Entró en un monasterio de Antioquia. Fue ordenado sacerdote por el Obispo Teodoto, quien le confió la mision de esplicar la fé y defenderla contra los hereges. Mostrábase Nestorio admirador de San Gerónimo. Peleo con muy notable celo contra los partidaries de Arrio, Apolinar y Origenes, que eran entonces los hereges mas temidos en el Oriente. Nestorio tuvo al principio mucho crédito entre los fieles. El año 428 fue elevado á la Silla de Constantinopla. Su eleccion fue generalmente aplaudida. Se dice que al tomar posesion de su iglesia pronunció un discurso delante del Emperador Teodosio, el Jóven, y dirigiéndose à él pronunció estas palabras: «Dadme, señor, la tierra limpia de hereges. Y vo os daré el cielo. Esterminad conmigo los hereges, y yo esterminaré con vos los persas,» (Fleury, lib. 24, n. 54.)

XXI. Esperábase que Nestorio siguiera en el patriarcado las huellas de San Crisóstomo, su predecesor. No se realizaron por desgracia estas esperanzas. Nestorio, arrastrado por su orgullo, cayó en el error de una manera deplorable. Un sacerdote antioqueno que le acompañaba, llamado Anastasio, predicando cierto

dia en Constantinopla, dijo con sacrilega audacia que la Vírgen Santísima no debia ser venerada como Madre de Dies. El pueblo lleno de escándalo, protestó y se fue en queja al Patriarca; pero este, Nestorio, que era cómplice de Anastasio en este crimen, aprobó el error, en secreto primero, y en el púlpito despues.

En su primer discurso herético, considerado por San Cirilo como el compendio de todas las blasfemias, dijo Nestorio que eran ciegos é ignorantes todos los católicos que habian estrañado ó protestado contra las impías palabras

de Anastasie. « Alea jacta est.»

XXII. La heregia nestoriana dió lugar a grandes altercados y numerosos disturbios en Constantinopla. A no verse apoyado en la córte, Nestorio y sus escasos partidarios, en castigo de la sacrilega osadia con que insultaban a los católicos, hubieran sido maltratados en varias ocasiones por la inmensa mayoria del pueblo, que se mantenia firme en la antigua 16.

Predicando un dia Nestorio, se levantó una voz en medio del templo, protestando contra sus errores, en estos términos: «Si, el mismo Verbo que en la eternidad fue enjendrado por el Padre, nació en el tiempo de una Virgen, segun la carne.»

Irritado Nestorio, se dirigio contra su interpelante y materialmente, con escandalo de los fieles, le colmo de injurias, apelando a los mas indecorosos dicterios.

Nesterio hubiera querido imponerle un terrible castigo; pero no le fue posible. Era abogado, empleado en la córte imperial, hombre de letras y no escaso crédito, con quien fácilmente ne podian comerterse injusticias. Nestorio, sin embargo, buscó en otra parte la venganza. Se ensañó de una manera espantosa contra unos cuantos pobres desvalidos, monges archimandritas que habían venido á preguntarle si era ó no cierto que segun se decia, estaba proclamando doctrinas opuestas al dogma católico. Estes infortunados monjes fueron apor este crimen» encerrados en una carcel, y azotados cruelmente por el vientre y por la espalda.

AXIII. Los discursos heréticos de Nestorio fueron muy pronto conocidos en todo el Oriente. San Cirilo, Obispo de Alejandría, escribió con este motivo una carta á los monjes de Egipto, en la cual para que nadie pueda ser sorprendido, esplica el error y lo impugna, y ruega á todos que no pierdan miserablemente el tiempo, ocupándose demasiado en esta cuestion. Propontase el Santo evitar que el calor de las disputas sirviese de vehículo al error. Nestorio hizo al instante que se contestara en su nombre á San Cirilo, procurando al mismo tiempo vindicarse con estrañas sutilezas y ma-

ligno artificio.

tanticopia an Obispo diamado: Dorotopa dan servil adulador de Nestorio, que en pública ante un gentio considerable, en presencia del mismo Nestorio, se atrevió a pronunciar estat palabras: «Si alguno dice que María es Madro de Dios, sea escomulgado.»

¡Desgraciado! Sobre él y sobre su error han caido los anatemas de la Iglesia y la reproba-

cion de la historia.

El pueblo lleno de horror, al oir estas blasfemias, lanzó un grito de indignacion, y se alejó del templo, no queriendo cemunicar mas con los autores de tan escandalosas hlasfemias. Nestorio, no solo no desaprobó la conducta de Doroteo, sino que calló en aquel instante y mas tarde lo admitió á participar con el de los Sagrades Misterios.

Muchas de sus sacerdotes, convencidos de la heregia que propalaba, se apartaron de él y abandonaron su comunion, protestando así contra sus execrables errores. Nesterio al punto les prohibió ejercer el ministerio de la predicacion. Esto dió márgen á escandalos y gra-

ves y repetidos tumultos.

AXV. San Cirilo proponiéndose con santo celo impedir los estragos que el error hacia en las conciencias, escribió muchas cartas al mismo Nestorio, al Emperador, á las Princesas sus hermanas. al Soberano Pontifice San Celestino, mostrando á todos el veneno que en sus

entrañas ocultaba la heregia y la necesidad de estirparlo con toda la fuerza y celeridad posibles.

Nestorio escribió dos cartas al mismo Papa San Celestino, en las cuales procuraba hacer resaltar sus triunfos contra los hereges, su crédito en la Iglesia, y ocultando capciosamente sus errores, sin retractarse, intentaba hacer que cayera toda la responsabilidad de los escándalos ocurridos sobre los partidarios de San Cirilo.

San Celestino convocé un Concilio en Roma, en el cual despues de examinadas, fueron condenadas como heréticas las dos epístolas de Nestorio. Ademas se intimó al heresiarca que si pasados diez dias, despues de tener noticia de esta condenación, no retractaba sus errores, seria depuesto de su Silla patriarcal. San Cirilo fue el encargado por el Papa de comunicarle estos decretos conciliares y pontificios.

XXVI. San Cirilo para cumplir lo ordenado por el Soberano Pentifice, reunió en un Concilio á todos los Obispos de Egipto, quienes de comun acuerdo, dirigieron una carta á Nestorio, en la cual le decian que la considerara como la tercera y última monicion; que si pasados diez dias, no se retractaba, ellos dejarian de considerarlo como Obispo; no respetarian sus decretos, y admitirian en su comunion á todos los sacerdotes que él habia depuesto, Esta carta sinodal concluia con una protestacion de la fé católica, en la cual se hallan los doce famosos «anatematismos» de San Cirilo, que son doce máximas católicas opuestas á los doce errores capitales del nuevo heresiarca.

XXVII. San Cirilo nombro cuatro Obispos para que entregasen la carta sinodal á Nestorio. Llegaron á Constantinopla el dia 7 de diciembre del año 430. Cumplieron su mision en los propios términos que se les habia ordenado.

Pasan los diez dias, y Nestorio no da señal ninguna de arrepentimiento. Por el contrario, influye eerca del Emperador, para obligarlo á convocar un Concilio universal, en el cual se examinase su causa. Por desgracia el Emperador esquehó á Nestorio. El Concilio fue convocado. San Cirilo, previendo le que iba á suceder, preguntó al Papa si en el caso de que Nestorio se retractase, podría admitirlo como Obispo en su comunion, perdonándole sus faltas, ó si por el contrario, debería en todo caso ejecutar con rigor la sentencia.

El Papa contestó, que aunque habia trascurrido el plazo fijado, se diera aun tiempo á Nestorio para que reflexionara antes de ser

depuesto.

XXVIII. San Celestino no pudo asistir al Concilio de Efeso. Sus legados fueron San Cirilo, presidente, los Obispos Arcadio y Praettus, y et presbitero Felipe. El Papa les dio ordenes para que no permitieran disputas acerca de su sentencia contra Nestorio, sine que la cumpliesen en todas sus partes. Asi sucedió en efecto. Celebrada la Pascua, los Obispos, sintardanza, acudieron al llamamiento de la Santa Sede. Se reunieron 200 Prelados en Efeso. Por disposicion de San Cirílo la primera sesion se fijó pa-

ra el dia 22 de junio.

Nesterio protestó contra esta fecha, mostrando deseos de que se prolongara la inauguración del Concilio, para dar tiempo á que llegaran todos los Obispos que eran esperados. En esto no podia ser complacido, sin grave daño de 200 Prelados que se hallaban juntos en Efeso. Cada dia perdido era un gravísimo daño para ellos. Ademas nadie ignoraba que las intenciones del heresiarca eran encaminadas á diferir su condenación por todos los medios posibles. Los Padres no hicieron caso de sus protestas y comenzaron las sesiones el dia 22, tal cual estaba ordenado.

XXIX. El conde Candidiano, enviado por Teodosio para la conservacion del orden, traspasando sus facultades, por complacer al heresiarca, quiso impedir la reunion de los Padres; pero estos, seguros de que á tanto no alcanzaban las instrucciones del conde, le contestaron con dignidad y sin tener en cuenta su prohibición, inauguraron sus tareas apostólicas.

Enviaron antes de comenzar la sesion dos

citaciones á Nestorio; pero los Obispos que en comision de todos los Padres se acercaron al heresiarca, solo obtuvieron injurias y denuestos.

Se comenzó la sesion leyendo la carta primera de San Cirilo á Nestorio. Al ciria, todos los Padres esclamaron:—Esta es la verdadera fe. Sea escomulgado tedo el que no escomulgue á Nestorio.—

Se leyó en seguida la sentencia del Papa San Celestino, y fue escuchada con unánimes aclamaciones. La disposicion de Nestorio fue igualmente aceptada. La suscribieron 188 Obispos. «Doce» únicamente dejaron de firmar la caida de Nestorio.

La sesion duró todo el día, desde la mañana hasta la noche.

El pueblo que estaba agrupado en derredor del templo, esperando la decision del Concilio, al tener noticia de que en él habia sido sancionada la fe católica acerca de la divina maternidad de María, saludó á los Padres con trasportes de júbilo y grandes y entusiastas aclamaciones. Las casas de la ciudad se iluminaron repentinamente en señal de regocijo. Los fieles de Efeso no perdonaron medio para mostrar su ardiente devocion á la Virgen Santisima, y su gratitud á los Padres por haber condenado la heregia nestoriana.

XXX. Al dia siguiente, 23 de junio, se comunicó a Nestorio la sentencia, y poco despues se publicé en toda la ciudad. El conde Candidiano, militar poco instruido, y adicto al heresiarca, mandó romper los edictos del Concilio y declaró nula por si y ante si, la primera sesion. Al propio tiempo escribió al Emperador diciéndole que la con enacion de Ne torio se había obtenido por medio de una sedicion. Nestorio pidió la proteccion del Emperador, escribiéndole en el mismo sentido, y añadiende que se acordase la celebracion de otro Concilio «del cual fuesen escluidos todos sus enemigos,» es decir, todos los católicos.

La simple enunciacion de su deseo demues-

tra la perversidad de su doctrina.

XXXI. Despues de esto muchos Obispos adictos antes á Nestorio, convencidos de su impiedad, firmaron los decretos del Cencilio. Entonces Juan, Obispo de Antiequía, unido á otros 40 Obispos disidentes, por complacer á Crisafio, primer ministro del Emperador, formaron un conciliábulo en la misma ciudad, en el cual dando por pretesto que San Cirilo había infringido las órdenes de Teodosio, condenó á San Cirilo, á San Menon, Obispo de Efeso, y absolvió á Nestorio de la pena que se le había impuesto con tanta razon y juscicia.

Los padres de Efeso, despues de grandes trabajos y no pocos disgustos, lograron que estos 40 Prelados se unieran al Concilio y firmaran sus decretos y aceptaran la deposicion del heresiarca. Con esto se restableció

la paz.

XXXII. Pero despues de la primera sesion llegaron los legades del Papa que ya hemos no brado. Se leyó la carta de San Celestino; se aceptó en todas sus partes, y todos los Padres proclamaron de nuevo la fe verdadera de la Iglesía católica, condenando al autor de la escandalosa heregía que los tenía congregados. (Orsi, lib. xxix, n. 42.)

XXXIII. Los Padres escribieron dos cartas sinodales, una al Papa y otra al Emperador, en las cuales daban cuenta minuciosa y exacta

de todo lo ocurrido.

Manifestaron que los pelagianos inquietaban de nuevo al Oriente proclamando la necesidad de un nuevo Concilio ecuménico en el cual se examinase otra vez su causa. Reprobaron los Padres de Efeso el símbolo redactado por Teodoro de Masuepta, y prohibieron cualquier otro símbolo que no se conformase con el de Nicea. En el propio Concilio efesino fue condenado el error de los mesalianos y un libro tambien de ellos, titulado el «Ascético.»

XXXIV. Terminadas sus tareas, los Padres escribieron una carta á Teodosio, rogándole que les concediera el permiso civil para retirarse á sus respectivas Iglesias. Esta carta, como la anterior, no llegó á su destino. Ambas fueron interceptadas por el conde Candidiano,

decidido faustor de Nestorio,

En cambio llegaron à Teodesio todas les cartas de los heresiarcas y los enemigos de San Cirilo, por mas que estuviesen llenas de horribles imposturas contra los padres mas respetados en aquella religiosa asamblea.

Irritado entences Teodosio contra los padres de Efeso, porque nada le decian (lo cual él creia, porque no habían llegado á sus manos las dos cartas que se habían dirigido), dando por otra parte crédito á las falsas noticias que se le habían comunicado, espidió un decreto en el cual declaraba que por haber los padres faltado á sus órdenes, todo lo acordado por ellos se reputaba como nulo y de ningun valor.

Los padres, conociendo entonces lo ocurrido, valiéndose de un católico fiel, vistiéndolo con · habitos de pobre peregrino, hicieron l'egar al Emperador dentro de una caña que en forma de baston llevaba el peregrino, copias de las dos cartas que antes le habian dirigido. Tambien enviaron cartas á otras personas respetabilisimas de Constantinopla. Merced á este recurso, Teodosio anuló su primer decreto, y permitió á los padres que volvieran á sus iglesias. Respecto á la cuestion entre San Cirilo y Juan, Obispo de Antioquía, mandó el Emperador que los Obispos de una y otra parte, compareciesen ante él para escuchar sus razones y pronunciar sentencia despues de oirlos. Horrible instruccion que jamás será bastante deplorada.

XXXV. Levantóse por este tiempo otra inesperada tempestad. El conde Ireneo, tambien enemigo de los católicos, dijo á Teodosio que tan poco ortodoxo era Nestorio como San Cirilo y San Menon. El Emperador, creyendo en la palabra de su general, hizo encerrar en una cárcel al heresiarca y á los dos santos Prelados. Por fortuna mas tarde, convencido de la falsedad de los informes que le habian dado, puso en libertad á los Obispos católicos, y envió á Nestorio á un destierro, en el cual murió con la lengua corroida por un cáncer. Per quæ quis peccat, per hæc et torquetur. (Barron., Anales, año 520, n. 67.)

XXXVII. Los partidarios de Nestorio, viendo que su jefe era odiado como herege en todo el mundo, apelaron al recurso, para defenderle, de decir en todas partes que Nestorio no se había separado en nada de la doctrina antigua; que él enseñaba lo que antes habían sostenido

escritores muy respetados en la Iglesia. San Cirilo y otros Obispos católicos demos-

traron en libros escritos al intento, cen cuánta falsedad y cuán insigne mala fé se esparcian

estos absurdos rumores.

XXXVIII. Iba y Teodorato, despues de retractar sus errores y suscribir la condenacion de Nestorio, fueron absueltos y repuestos en sus Sillas. De aquí tomaron pretesto los nestorianos para decir, ocultando la retractacion, y solo fijándose en la absolucion, que su doctri-

Digitized by Google

na había sido aprobada en el Concilio de Calcedonia. Teodoro, Obispo de Cesárea, conociendo bien el artificio maligno de estos heresiarcas, los refutó, y logró que ambos, y ademas Teodoro de Mosuepta, fuesen condenados en lo civil por el Emperador Justiniano, y en lo religioso, en lo eclesiástico, por el Papa Virgilio. Esto es lo que tan triste celebridad adquírió en la historia con el nombre de Heregia de los tres capítulos.

XXXIX. En España hubo dos hereges que adquirieron muy funesta celebridad. Era uno Félix, Obispo de Urgel, y otro Elipando, Arzobispo de Toledo. Sostenian que Jesus solo era hijo nuncupativo de Dios. Sus errores fueron refutados por Paulino, Patriarea de Aquileya, Beato, sacerdote y monge asturiano, Eterio, Obispo de Osma, y el célebre Alcuino, quien escribió ocho libros, cuatro contra Eli-

pando y cuatro contra Félix.

Esta heregía fue condenada en los Concilios de Narbona, año 788; Ratisbona, en 792; Francfort, en 794, y dos veces mas en Roma en los Pontificados de Adriano y Leon III.

Félix abjuró en el Concilio de Ratisbona; pero despues volvió á su impia doctrina. En el año 799, en el Concilio de Aquisgram, convencido por Alcuino, abjuró nuevamente su error, y se reconcilió con la Iglesia. Esto no obstante, algunos escritos suyos que se hallaron despues de su muerte, llenan de dudas bas-

tante fundadas por desgracia, la sinceridad de su segunda retractacion.

Elipando no fue, por fortuna, tan obstinado. Despues de haber estado mucho tiempo apartado de la verdad, se reconcilió con la Iglesia, y lleno de humildad y fé, murió como un verdadero católico, proclamando la divisidad de nuestro adorable Redentor Jesucristo.

XL. En la heregia de Nestorio hay una cosa bastante estraña. Calvino y Basnage, uno fundador de una secta protestante, enemigo encarnizado del catolicismo el otro, tomaron baio su proteccion á Nestorio, y se empeñaron en demostrar que no era herege, que fue injustamente anatematizado, que, por el contrario, deberian haber esperimentado, como eutiquiatos, los rigores de la autoridad eclesiástica todos los Padres del Concilio de Efeso, San Cirilo, San Gregorio el Taumaturgo, San Dionisio de Alejandría, San Atanasio, San Juan Criscstomo, San Hilario, etc., etc. Esto es bastante singular. ¡Nestorio no fue herege! En cambio lo fueron todos los santos de su siglo. ¡Así hablan los protestantes!...

XLI. Deben aquí examinarse los argumentos que presenta Basnage contra el Concilio de Efeso. Este Concilio, dice, no fue ecuménico, porque no tuvo la aprobacion del Papa, ni esperó la venida de tedos los Obispos del Oriente.

Esta objecion abraza dos puntos, por fortuna falsisimos ambos. No es cierto que el Concilio de Efeso no tuviese en su favor la aprobacion del Papa. San Cirilo lo inauguró como primer legado de la Santa Sede, y pasadas pocas sesiones, llegaron los otros legados, quienes despues de ocupar el lugar correspondiente, aprobaron todo lo acordado.

Es falso que no esperaran los Padres la llegada de los Obispos orientales. La primera sesion se fijó para el dia 22 de junio, y en dicho dia se celebró, no obstante las infundadas protestas de Nestorio, con mas que suficiente número de Obispos. Aunque al principio se separaron 89 Obispos, inclinados á Nestorio, mas tarde, poco á poco, fueron conociendo y confesando su error, hasta que por último, todos suscribieron la condenacion de Nestorio.

XLII. Basnage, como protestante interpreta la historia, segun su juicio privado, es decir, segun su capricho. Porque le conviene dice que Nestorio no erró acerca de la persona de Jesucristo, y dice que su doctrina no fue comprendida por San Cirilò, ni por ningune de sus impugnadores contemporáneos. Esta objecion es ridícula. Si interpretaban tan mal su doctrina, ¿por qué no protestaba Nestorio? ¿Por qué no confesaba la divina maternidad de Maria? ¿Por qué hasta los fieles se escandalizaban cuando lo oian predicar?

XLIII. Suponia Nestorio que ninguna naturaleza puede existir sin su propia subsistencia. Por esto cata en el error de admitir dos personas en Jesucristo.—El dogma y la verdad es que hay en Jesus dos naturalezas y una sola persona.—

Afirmada que la union entre la divina y humana naturaleza, lejos de ser personal, hipostática, debia considerarse como union de

proximidad ó de habitacion.

Nestorio no podia comprender cómo María Santisima madre de lo carnal, pedia apellidarse y serlo en realidad, madre de Dios. Para refutar esta observacion, basta considerar una

cosa tan general como sencilla.

En todo hombre hay el cuerpo que por la generacion emana de los padres, y alma, espiritu, que Dios crea, que Dios infunde, en cuva creacion no tienen parte ninguna los padres naturales. Ahora bien: ¿Ha diche alguien jamás que un padre solo es padre del cuerpo de su hijo? Y si los padres son y se llaman padres de todo el hijo, del cuerpo que han formado y del espíritu en cuya creacion no han tenido parte, ¿por qué la Virgen Santisima no ha de ser Madre de todo Jesus, de lo humano, de lo carnal que milagrosamente se ha formado en su vientre, y de lo divino, de lo eterno que por la infinita misericordia de Dios, para bien del linage humano, se había unido hipostáticamente á Jesus en las entrañas purísimas de Maria?

Esto es evidente.

## ARTICULO IV.

Eutiques, XLIV.—San Flaviano, XLV.—Su Sínodo, XLVI.—Confesion de Eutiques en el Sínodo, XLVII.—Sentencia del Sínodo contra Eutiques, XLVIII.—Quejas de Eutiques, XLIX.—Sus cartas á San Pedro Chrisólogo y San Leon, Papa, L.—Cualidad de Dióscoro, LI.—Conciliábulo de Eficio, LII y LIII.—Deposicion de San Flaviano y Eusebio de Dorilea.—Teodoro de Moscepta, LIV y LV.—Muerte de San Elaviano, LVI.—Carácter de Teodoreto, LVIII.—Escritos de Teodoreto contra San Cirilo, LVIII y LIX.—Dióscoro escomulga á San Leon, LX.—Teodosio aprueba el Conciliábulo. Su muerte. Entran á reinar Santa Pulqueria y Marciano, LXI.

ALIV. La heregia de Eutiques nació en el año 448. Fue este herege monge, sacerdote y abad de un monasterio en el cual ejercia jurisdiccion sobre trescientos monges. Había combatido fuertemente contra Nestorio, su Arzobispo, y lo había acusado en el Concilio de Ríeso, al cual concurrió para dar testimonio de la heregia y confendir al heresiarca. Los partidarios de San Cirilo contaban á Eutiques entre los mas celosos defensores de la fé.

San Leon recibió una carta de Eutiques contra el nestorianismo, y contestándole á esta carta el Santo Pontifice, creyéndolo católico, lo alaba por su celo y lo exhorta á que continúe luchando contra los errores de Nestorio.

Eusebio, Obispo de Dorilea en la Frigia,

fue otro de los mas notables impugnadores del nestorianismo. Siendo todavia seglar, el año 429, tuvo el valor necesario para reprender a Nestorio en público por sus blasfemias, como ya hemos indicado en el núm. XX del articulo anterior.

La lucha en favor de la fé unió á estos dos valientes polemistas; pero pasando Eutiques mas allá de los justos limites, Eusebio se apartó de él, y con pena, se vió en la necesidad de

dirizirle frertisimos ataques.

ques. Era este un anciano abad, tan respetable por su ciencia, como por la fama de su virtud. Habia impugnado á Nestorio, habia estado unado á San Dalmacio para defender el Concilio de Efeso; era amigo y padrino de Crisafio, ministro del Emperador; vivia, en fin, en grande intimidad con Diéscoro, Obispo de Alejandria, quien poco antes se uniera con el para rechazar a los Obispos del Oriente. Pero aunque Eutiques era tan sábio, tan anciano y tan respetable, cuando el hombre cae en el error, aunque se ame su persona, sus errores no pueden aceptarse. Por esto Eusebio de Dorieta no se detuvo ante ningun linage de consideraciones, é hizo bien, y por ello ha sído y será su nombre siempre elogiado en la Iglesia. Lo primero es defender ante todo la doctrina de la Iglesia.

San Flaviano aunque con perar profundo, se vió obligado á escuchar las fundadas quejas de

Dorilea contra Eutiques.

XLVI. San Flaviano celebró por aquel tiempo un Concilio, con el objeto de resolver una cuestion grave que existia entre Florencio de Sardi, metropolitano de la Lidia, y dos Obispos de la misma provincia. Terminado el juicio sobre aquella causa, se levanté Eusebio de Dorilea y pidió que Eutiques fuese citado come herege al Concilio. San Flaviano, lleno de prudencia, queria recurrir nuevamente à la influencia privada; pero Eusebio insistié con laudable tenacidad, sosteniendo que los medios secretos eran inútiles; que el mal existia; que Eutiques no se enmendaba; que con su error iba infestando muchos espíritus; que, en fin, era indispensable pensar en su condenacion.

Convino en todo el Concilio. Eutiques fue citado para la segunda sesion. No compareció. Se le velvió à citar para la tercera. Tampoco acudió esta vez al llamamiento del Concilio, escusándose con decir que era anciano, que jamás habia salido de su monasterio, que por añadidura, á la sazon se hallaba enfermo. Está visto. El árbol ladeado, cuando es viejo no puede enderezarse sin gran violencia. La debilidad de los años aumentaba la tenacidad y obstinacion de Eutiques. Muy denodado para esparcir el error, creyéndose robusto para hacer el mal, cuando se trataba de practicar el bien, de mostrarse obediente y humilde, presenta ridiculas escusas, encaminadas á lograr la impunidad de sus crimenes, eludiendo la condenacion de la Iglesia.

XLVII. Al fin de la sétima sesion Eutiques, forzado por tantas intimaciones, se presentó en el Concilio. ¿Pero cómo? Se presentó acompañado de una tumultuosa turba de soldados, oficiales del prefecto del pretorio, y monges estraviados, quienes con forma irreverente, declararon que no dejarian entrar á Eutiques en el Concilio, si antes los Padres no les prometian dejarlo en libertad. ¡Véase á lo que se reducia la virtud del anciaro abad! (Fleury,

lib. xxvii, n. 28.)

Entró por fin Eutiques en el Concilio; Eusebio le acusó pública y solemnemente; el herege no pudo defenderse; dijo que no habia ido para disputar, sino para dar cuenta de su fé, y que en cuanto á esto no podía hacerlo de ninguna manera mejor que poniendo en manes de les Padres un libro en el cual había consignado sus creencias.

Quedó probado hasta la evidencia que Entiques era un verdadero herege; que admitia en Jesacristo dos naturalezas autes de la Encernacion, y solo una despues de haber tomado la carne humana.

XIVIII. Entiques que condenado como herege. Los Padres del Concilio firmaron todos su condenacion. Pero el heresiarca al oirla leer dijo en voz baja à algunos Padres que le redeaban: apelo al Papa, y los Obispos de Alejandría, Jerusalen y Tesalónica. Esto, que no es ni puede ser como una apelacion considerado, sirvió despues à Entiques, como pretesto, para decir que había presentado su apelacion ante el Papa, á quien escribió una carta dándole cuenta de lo courrido con este motivo.

XLIX. San Flaviano publicó la condenacion de Eutiques, con el fin de que les fieles conocieran su error y se librasen de sua malas artes. Eutiques se irritó por esto terriblemente contra el Santo Patriarca de Constantinopla. Los ancianes cuando prevarican, no admiten la contradiccion.

Poso Eutiques una protesta en las calles de Constantinopla, como una proclama incendiaria, contra lo decretado en el Concilio. Sus monges, depravados por la heregía de su macetro, lienos de soberbia, resistieron y rechararon la sentencia del Sínodo provincial. El mismo Eutiques se quejaba contra San Flaviano, porque habia hecho circular por los monasteries su condenacion, reprobando esto como una novedad, no teniendo en cuenta, que tambien era novedad y grande y espantosa, el ver á un anciano abad propalande com tenacidad diabólica una destrina perniciesa para las almas.

L. Rutiques queriendo hallar complices, dirigió una carta artificiosa y malignamente eserita, a San Pedro Chrisólogo, Obispo de Ráwna, en la cual se quejaba de la conducta observada contra él por San Flaviano. Grande era por cierto la actividad que tenia para tode lo malo este anciano corrompido; pero San Pedro Chrisélogo era justo, poseia la verdadera prudencia, y le contestó en una carta, que servirá siempre de modelo para rechazar esta y todas las insidiosas quejas. San Pedro le dijo: «Ne puedo juzgar en esta causa, porque solo conozco lo que me dice una parte, y aun no sé lo que me dirá San Flaviano. Entre tanto para no errar, hay una regla infalible, que consiste en someterse humildemente à las decisiones de la Santa Sede.»

Magnifica contestacion. Ella sola revela cuán sólida era la virtud de este santo Obispo italiano.

Entiques escribió otra carta á San Leon en

la cual intentaba tambien sorprender al Papa. El Vicario de Jesucristo escribió á San Flaviano pidiéndole informes estensos y exactos de todo lo ocurrido. Los recibió y con ellos la conviccion mas profunda de que Eutiques era un hombre tan temible por sus malas ideas como justo queria pintarse con sus artificiosas palabras.

En abril del año 449 por complacer al Emperador, se celebró otro Concilio provincial en Constantinopla. En él espuso San Flaviano con toda claridad su fé contraria à Eutiques y à Nestorio, y conformes en todo con la doctrina de la Iglesia. En este Sinodo nada por otra parte se acordó acerca de la cuestion que entonces agitaba al Oriente. (Fleury, lib. 27, n. 31.)

LI. A ruegos de Eutiques y del ministro Crisafio, Dióscoro, Patriarca de Alejandria, escribió al Emperador, persuadiéndole á que convocara un Concilio general, en el cual se examinase de nuevo la causa de Eutiques. Logró por desgracia su intento; pero antes de pasar á otro punto, necesitamos decir aquí alguna cosa acerca del carácter de Dióscoro.

Ocultaba en un principio su iniquidad bajo la apariencia de algunas virtudes puramente esteriores. Apoyado por su ambicion y su hipocresía, solo por fines mundanos, subió á la Silla patriarcal de Alejandría. Su ambicion insaciable, su satánica codicia le arrastraron & crimenes que no pueden ni aun recordarse. Trató al Egipto, como un procónsul despiadado.

Su impureza, llevada hasta el cinismo mas repugnante, lo convirtió en escándalo de los fieles.

Su falta de fé y caridad, por último, le hacia insultar la memoria bendita de San Cirilo, reprobar todas sus obras, maldecir á todos sus amigos, y tornarse en perseguidor de la Iglesia.

Diéscoro tiene sobre su conciencia robos, incendios y numerosos hemicidios. En la misma Convencion ó en el Parlamento de Isabel de Inglaterra hubiera figurado sin duda Diéscoro, por su maldad, entre los mas temidos por su malicia. Para saber lo que era Dióscoro, puede ser consultado Baronio en sus Anales, año 444, n. 33.

LII. Teodosio, por si y ante si convocó en Efeso un Concilio que debia comenzar sus sesiones el dia 1.º de agosto del año 449. Despues se reunió el dia 8, siete dias despues del señalado en el edicto de convocacion.

Por decreto del Emperador seglar, en una asamblea religiosa, eclesiástica, fue nombrado presidente el Patriarca Dióscoro. Basta tener esto en cuenta para inferir lo que seria este sacrilego Conciliábulo.

Los historiadores llaman a este Concilio el latrocinio 6 el asesinato de Rieso. Con es-

te nombre le describen exactamente. En él no se discutió nada; se condenó al justo, se absolvió al malo, y solo hubo vitores para la iniquidad.

Dióscoro, entregándose á su natural ferocidad, apoyándose en las fuerzas del Emperador, trató con horrible violencia á los Obispos estólicos y á los mismos legados del Papa San Leon, quienes, no pudiendo ocupar el primer puesto que por derecho les correspondia, se colocaron en el último lugar, protestando contra la temeraria y sacrilega usurpacion de Dióscoro.

No quiso este que se teyera la carta sinódica de San Leon, ni dejólibertad á los Padres para que estos examinasen los puntos importantes que naturalmente debian someterse á la deli-

beracion del Concilio.

LIII. Eutiques entró en el Sinedo y empezó à justificarse, esponiendo sus doctrinas da una manera capciosa y mal intencionada. Fue interpelado por los Padres para que diera esplicaciones acerca de varios puntes muy sustanciales y no pudieron conseguirlo. Eutiques hablaba de todo menos de lo que necesitaba hablar. San Flaviano pidió que se permitiera hablar à Eusebio de Dorilea, adversario y constante impugaador del heresiarca. No lo consiquió. Estaba acordado que solo hablara, para que venciera, Eutiques. El mismo San Flaviano se vió obligado à callar por fuerza. (Orsi, libro xxxii, n. 53.)

LIV. Se leyeron varias cartas de San Girilo, en las cuales se pretendia encontrar por medio de supresienes malignas y sacrilegas interpretaciones, la doctrina de Eutiques. Nadie pudo protestar contra esta horrible profanacion. En aquella asamblea dominaba la maldad, auxiliada por el sacrilegio, la violencia y el terror. Eusebio de Dorilea fue condenado. Por adular a Dióscoro muches, pidieron que fuese quemado vivo. Eutiques fue absuelto; su doctrina impia fue aprobada, y los monges escomulgados por San Flaviano, admitidos como buenos católicos, á la comunion de los fieles.

LV. Dióscoro ademas pretendió vengarse de San Flaviano y de Eusebio de Dorilea. Al instante hizo leer el decreto del Sinode anterier de Efeso en el cual bajo la pena de deposicion se prohibió aceptar ningun simbolo distinto del de Nicea. Dióscoro quiso probar que San Flaviano y Eusebio profesaban ó tenian otro simbolo, y como la violencia estaba de su parte, no le fue dificil realizar sus deseos.

San Flaviano no pudo defenderse. No le fue permitido. Quiso protestar y sus protestas fue-

ron rechazadas.

Antes de la votacion, Dióscoro hizo que una furibunda soldadesca redease el lugar de las sesiones, amenazando con herrible gritería forzar las puertas, penetrar en su recinto y despedazar á los Ohispos católicos.

Fácil es comprender cuál seria la confusion

a que esto diera lugar y cómo y con qué libertad se realizaria la votacion. Dióscoro se mostraba tranquilo. Conocia el secreto de tanta y tan sacrilega iniquidad. (Orsi, lib. 33, n. 59

y 60.)

LVÍ. Irritado Dióscoro contra San Flaviano, por su apelacion, no solo lo depuso y lo
condenó á destierro, sino que convirtiéndose
en verdugo, se arrojó sobre él dándole tan horribles golpes en la cabeza y en el estómago,
que tres días despues murió victima de la furia
de aquel mónstruo. En el Concilio de Calcedonia fue proclamado como mártir San Flaviano.

Eusebio de Dorilea se salvó por no haber sido admitido en el Concilio. Se le condenó á destierro y deposicion, pero él tuvo ocasion de evadirse, se refugió en Roma, y allí vivió protegido por San Leon, hasta que pudo tranquilamente volver al Oriente para la celebracion

del Concilio de Calcedonia.

Dióscoro condenó á muchos otros Obispos, á todos los que no se hacian cómplices de sus maldades.

LVII. Teodoreto, Obispo de Ciro, fue hombre de noble alcurnia, gran virtud y mucho ingénio. A no ser, dice el Cardenal Orsi, por sus estravios, algo censurables, en la cuestion con San Cirilo, seria centado con gloria entre los mas notables Padres de la Iglesia.

Teodoreto era monge. Trabajó mucho contra los hereges y en defensa de la fé. Por la Tama de su santidad y el prestigio de su saber fue estraido casi con violencia del monasterio y elevado á la Silla de Ciro, entonces ciudad importantísima que comprendia 800 iglesias.

Teodoreto por no abandonar la soledad del claustro, rehusó prime o con obstinacion el cayado pastoral; pero lo aceptó mas tarde con la resolucion firmísima de sostener la causa santa del catolicismo.

LVIII. Teodoreto, intentando refutar los anatematismos de San Cirilo, aunque sin faltar al dogma, parecia como que se inclinaba á los errores de Nestorio.

El mismo San Cirilo lo escusa, y dice que no debe ser comprendido en la condenación de Nestorio. Teodoreto, por otra parte, escribió al heresiarca recomendandole que no turbase la Iglesia con su nueva doctrina.

Más tarde, conociendo bien la pura doctrina de San Cirilo, Teodoreto le escribió una carta en la cual reconocia y confesaba con júbilo la

mísma fé.

LIX. Teodoreto escribió un libro contra los eutiquianos. Por esto el Emperador lo desterro à su diocesis. Mas tarde fue depuesto por el vengativo Dióscoro en el Conciliábulo de Efeso. Teodoreto apeló á San Leon, y despues se retiró lleno de abnegacion a su antiguo monasterio cerca de Apamea.

Marciano lo llamo del destierro, y San Leon lo declaró inocente y lo repuso en su Silla. En el Concilio de Calcedonia, despues de haber profesado la fé católica, fue admitido por todos los Padres con grande júbilo en el seno de la Iglesia. Se olvidaron por completo las manchas que habian caido sobre él cuando hizo la oposicion á San Cirilo, en los principios de la cuestion nestoriana. Se cree que Teodoreto vivió hasta el 458 de la Era cristiana, y que en los últimos anos de su vida compuso su

tratado sobre Las fábulas heréticas.

LX. Volvamos al Conciliabulo de Efeso. Los pocos Obispos que tuvieron valor para negarse à firmar la sacrilega venganza de Dióscoro, todos fueron desterrados. Hilario, legado de la Santa Sede, que tambien protestó contra Dióscoro, fue muy maltratado. Dióscoro se retiró à Alejandría, donde lleno de insolente jactancia, se gloriaba de haber impuesto su voluntad y sus caprichos à toda la Iglesia. Hasta tuvo valor para escomulgar y deponer al Papa San Leon, y hacer firmar por diez pobres y débiles Obispos de Egipto, esta ridícula condenacion. Un abismo lleva à otro abismo, y cuando se entra en esta pendiente, se llega à la perdicion.

LXI. El Papa San Leon escribió al Emperador Teodosio, llamándole la atencion sobre los males que Dióscoro causaba á la Iglesia; pero Teodosio, seducido por las adulaciones de sus cortesanos, y las lisonjas vergonzosas de Dióscoro, se desentendió de las quejas del Pa-

pa, volvió à Eutiques todos sus honores, condenó la memoria del martir San Flaviano y aprobó todo lo acordado, todo lo suscrito por sacrilega violencia en el *latrocinio* de Efeso.

El Emperador, ciego por su mania de reformar la Iglesia, escribió una carta al Papa, en la cual, por mera fórmula, le dice que todo lo decretado en Efeso era conforme con las leyes de la justicia. ¡Desgraciado imperante! Cuando la mano civil toca al incensario, se abrasa.

Teodosio murió poco despues, el año 450, à los 59 de su edad. Se arrepintió de haber favorecido à Eutiques poco antes de su muerte.

Como Teodosio no dejaba hijos, le sucedióen el trono su hermana Santa Pulqueria, quien se unió con lazo matrimonial à Marciano, soldado valiente y Senador lleno de sabiduría y prudencia. Estos nuevos Emperadores repararon en gran parte los escandalos que Teodosio habia permitido en la Iglesia.

## PARRAFO II.

-El Concilio de Calcedonia, LXII.—Causa de Dióscoro, LXII.—Es condenado, LXIV.—Condenacion de Eutiques, LXV.—Privilegio concedido al Patriarca de Constantinopla, LXVI.—No lo admite San Leon, LXVII.—Muerte de Eutiques y Dióscoro, LXVIII.—Teodosio, jefe de los eutiquianos en Jerusalen, LXIX:—Su crueldad, LXX.—Muerte de Marciano y Santa Pulqueria, LXXI.—Timoteo Eluro, Obispo intruso de Alejandría, LXXII.—Martirio del verdadero Obispo San Proterio, LXXIII.—El Emperador Leon, LXXIV.—Deposicion de Eluro, LXXV.—El Emperador, Zenon, LXXVI.—San Simon Stilita, LXXVII.—Su feliz muerte, LXXVIII.—Pedro Mongo, Obispo intruso de Alejandría, LXXIX.—

LXII. Marciano fue proclamado Emperador el dia 24 de agosto del año 450. Apenas ocupó el imperio, escribió una carta al Papa San Leon, manifestándole cuánto deploraba los males causados por el gobierno anterior, y cuán grande y cuán positivo era su deseo de repararlos en todo el grado y con toda la brevedad posibles. Al intento rogaba al Papa que se dignara convocar un Concilio ecuménico, y que viniera él mismo á presidirlo, ó que enviara sus legados para que lo presidieran.

Al mismo tiempo escribió tambien al Papa la Emperatriz Santa Pulqueria, diciéndole que los restos mortales de San Flaviano habian sido ya trasladados con sumo honor à la Iglesia de Constantinopla; que el Patriarca Anatolio había ya suscrito la condenacion de Eutiques; que los Obispos desterrados se hallaban todos en libertad; que, en fin, los nuevos Emperadores habían hecho cuanto en ellos estaba para lograr la paz de la Iglesia. Concluia la santa Emperatriz rogando al Papa que se dignase segundar la idea del Concilio, utilísima en aquellas circunstancias.

San Leon contestó á los Emperadores, que hallándose Atila entonces en la Galia, no podria celebrarse el Concilio, porque muchos Obispos, por temor á tan cruel enemigo, no se atreverian á emprender el viaje. Vencido Atila en los campos catalaunicos, el Papa se dedicó con celo y gran constancia á preparar todo lo indíspensable para la celebracion del Concilio general. Envió cuatro legados á Constantinopla. Queria el Emperador que los Padres se reunieran en Nicea; pero mas tarde comprendió que debia tener lugar esta augusta Asamblea en Calcedonia. Celebróse este Concilio el año 451 en la Iglesia de Santa Eufemia, Vírgen y mártir. Asistieron unos 600 Obispos á este Concilio.

LXIII. En la primera sesion, el dia 8 de octubre, se examinó la conducta del impio Dióscoro. Tuvo este la audacia necesaria para entrar en el Concilio. Creia que podria aun salir triunfante, porque en su derredor veia mu-

chos de sus antiguos cómplices. ¡Qué errorl Ignoraba que los débiles son unicamente partidarios de la violencia. Pascasino se levantó y dijo: «Dióscoro es un criminal; pesan sobre él gravísimas y muy fundadas acusaciones; entre nosotros no puede sentarse como juez; es indispensable que ocupe el lugar que le corresponde como reo.»

Dióscoro no podia ser absuelto; sus crimenes eran tan horribles como evidentes; fue condenado. Sus antiguos cómplices lo abandonaron. Solo quedaron a su lado unos cuantos, pocos en número, Obispos del Egipto. Dióscoro, sin embargo, firme en su soledad, no abandonó la heregia de Eutiques.

Como era de esperar, en esta primera sesion Teodoreto de Ciro y Eusebio de Dorilea, fueron restituidos á sus Sillas; Dióscoro fue depuesto, y la memoria de San Flaviano fue tratada con todo el honor de un confesor de la fé, todo el respeto de un Santo, y toda la admiracion de un mártir. (Orsi, lib. xxxIII, n. 49.)

En esta ocasion la justicia fue cumplida. El

reinado de los impios nunca es duradero.

LXIV. En la segunda sesion, el 10 de octubre, se leyeron los símbolos de Nicea y Constantinopla, la epistola de San Leon, las dos celébres cartas de San Cirilo, y al oir su doctrina, todos los padres exclamaron: «Esta es nuestra fé; Pedro ha hablado por la boca de Leon: sea escomulgado quien no crea lo que dice.» Ensebio de Dorilea quiso que Dióscoro fuese citado. Lo fue por tres veces, pero viendo que ya no disponia de la fuerza, quizá su única razon, no quiso asistir. Como rebelde y contumaz fue entonces condenado y depuesto por los legados de la Santa Sede. Todos los Padres firmaron la condenacion.

En esta sesion entraron algunos obstinados monges del partido de Eutiques. Pidieron en términos bastante censurables que asistiera Dióscoro, amenazando en caso contrario con separarse de la comunion del Sínodo. Se intentó en el principio castigarlos con rigor por su sacrilega temeridad; pero al fin, siendo indulgentes con ellos hasta el esceso, los Padres les dijeron que les concedian treinta dias para que examinasen su conducta y se arrepintieran; que si cumplido este plazo no se enmendaban serian tratados con toda la severidad de las leyes. (Orsi, lib. xxxIII, núm. 59 y 60.)

LXV. Los Obispos firmaron la epístola dogmática de San Leon, Papa. Anatolio, Patriarca de Constantinopla y algunos otros Obispos, presentaron otra fórmula de fé, que hablaba de las dos naturalezas de Cristo, en términos tan vagos, que no pudo ser admitida por los Padres. En este Concilio, contra todos los hereges, se definió que en Cristo hay dos naturalezas, di-

vina y humana, y una sola persona.

LXVI. Despues de la referida definicion, especialmente en la sesion 16, que fue la última,

se decretaron cosas de suma importancia. En el cánon 28, se concedió á Anatolio, como Patriarca de Constantinopla, el privilegio de ordenar á los metropolitanes del Ponto, del Asia y de la Tracia, quienes antes estaban sometidos al Patriarca de Antioquía. Ya este privilegio se habia concedido antes al Obispo de Constantinopla, en el Concilio de los 150 Obispos, celebrado en la misma ciudad, en tiempo del Emperador Teodosio. Fundábase este privilegio, en . que siendo Constantinopla la ciudad imperial, siendo la Roma de Oriente, parecia natural que. tuviera sobre sus iglesias el mismo poder que la Roma, la capital del imperio de Occidente. Las mismas razones en que se fundaba el privilegio lo hacian inadmisible. Era esto suponer que la autoridad eclesiástica iba en cierto mo-- do unida á la autoridad civil, lo cual siempre ha sido y será rechazado como falso y sacrilego en la Iglesia.

Contra este privilegio protestó el legado del Papa Pascasino. (Orsi, lib. xxxIII, n. 78 y 79.)

LXVII. Los Padres escribieron al Papa una, carta en la cual le daban cuenta de todo lo acordado y le pedian su aprobacion. Anatolio tambien con mucha anticipacion se dirigió al Papa previniéndole en favor del privilegio concedido al Patriarca constantinopolitano; pero San Leon, aunque tenia grandes deseos de complacer á Marciano y Santa Pulqueria, no consintió en que se derogase lo acordado en

Nicea, y mandó que se tuviese por no concedido el privilegio del cánon 28, quedando, como era

justo, en la Silla de Antioquía.

LXVIII. Digamos algo acerca de la muerte de Eutiques y Dióscoro. El año 450 fue Entiques desterrado por órden del Emperador. En el mismo destierro continuó cometiendo delitos aun mayores que los que habian sido causa de su castigo, y fue necesario enviarlo á un lugar solitario, en el cual murió, de una manera infeliz, sin dar señal ninguna de arrepentimiento.

Dissoro fue tambien desterrado. Se le señaló un punto de la Platagonia, donde despues de haber escrito algunos malísimos libros en defensa de la heregía eutiquiana, sin dar seña-

les de penítencia, murió el año 454.

Así terminaron su vida estos dos hombres soberbios y turbulentos que por tanto tiempo fueron el terror y el escándalo de la Iglesia. Los dos eran ancianos y con el peso de los años en vez de ablandarse, se endurecia mas y mas cada dia su corazon. Vivieron resistiendo al Espíritu Santo con dura cerviz y murieron como gentes de corazon incircunciso. ¡Ojalá sirva de ejemplo esta caida á todos los soberbios!

LXIX. La muerte de estos dos heresiarcas no fue bastante para calmar á las gentes obstinadas que los seguian. Apenas terminado el Concilio calcedonense, en Palestina, muchos 13 monges estraviados, alzaron la bandera de Rutiques y con ella en la mano dieron muchos

dias de luto y lágrimas al catolicismo.

El jefe de estos rebeldes fue un tal Teodosio, que auxiliado por Eudoxia, viuda del difunto Emperador, se grangeó muchos secuaces en el Oriente. Lanzó a Juvenal, Obispo de Jerusalen, de su Silla, y la ocupó, haciendose nombrar sacrilegamente Obispo. Horrorizan los erímenes que perpetró para mantenerse en la usurpada Silla, impidiendo la vuelta de su legítimo Pastor.

LXX. Teodosio para vivir tranquilo, en pacífica posesion de la usurpada Iglesia, intentó asesinar al legítimo Obispo Juvenal. Al intento se valió de un malvado, asesino por interés, que no pudiendo hundir su puñal en el pecho de Juvenal, por no perder su jornal, el premio de su infame y execrable oficio, dió cruel y bárbaramente la muerte al Santo Obispo de Sicopólis, el mártir Siveriano, cuya memoria celebra la Iglesia el dia 21 de febrero.

Ademas cometió Teodosio cien y cien otros horrorosos crímenes. Pero tanto y tan monstruoso atentado no podia quedar impugne. El Emperador Marciano, enterado de lo que ocurria, impuso á Teodosio el condigno castigo. Su causa criminal comenzó en los últimos dias del año 451 y concluyó en agosto del 453.

. Jerusalen quedó en paz. Juvenal volvió á su

Silla, y el sacrilego usurpador se escondió en los desiertos inhabitados de la Arabia.

LXXI. En este tiempo, por el año 453, murio Santa Pulqueria. Su fiesta se celebra el dia 10 de setiembre. San Leon (Epíst. 90), hizo de ella un grandísimo elogio. Lo merecia en verdad.

Su virtud, su prudencia, sus dotes para el gobierno nunca serán bien ponderadas. Con ser mujer, pudo dar lecciones y ejemplos muy útiles á los hombres mas aventajados en el arte

de dirigir políticamente los pueblos.

Santa Pulqueria logró con su virtud santificar á sus cortesanos, y con su tacto y esquisita prudencia evitar en lo posible los disturbios de su imperio. Contuvo á los turbulentos heresiarcas; favoreció á los católicos; edificó muchos templos, para rendir culto á Dios, é hizo levantar grandes y numerosos hospitales, para que en ellos fuesen socorridos los pobres.

Santa Pulqueria eligió para esposo a un hómbre digno de ella. Con esto solo está hecho su elogio. Marciano murió el año 457. San Leon lo apellida Emperador de santa memoria, y los griegos le veneran como Santo, y cele-

bran su fiesta el dia 17 de febrero.

La Iglesia desolada lloró por mucho tiempo la pérdida de estos dos justos y magnánimos Emperadores. Eran fuertes, y con serlo, no pensaron en ponerse en lucha con el Soberano Pentífice. Cuando San Leon reprobó el cánon 28 del Concilio calcedonense, relativo a los privilegios del Patriarca de Constantinopla, ellos se humillaron, inclinaron la cabeza, y confesaron que el imperio era para ellos, y que en la Iglesia solo tenia autoridad el Vicario de Jesucristo.

Ejemplo digno, leccion elocuentisima que deberian imitar todos los malos gobernantes, empeñados por lo general en grangearse con perseguir la Iglesia la celebridad que no saben

adquirir administrando bien los pueblos.

LXXII. Otro, entre los mas célebres discipulos de Eutiques, fue Timoteo Eluro, monge y sacer dote de virtud, en la apariencia, pero de corazon depravado en la realidad. Al saber que Dióscoro habia sido depuesto, quiso ocupar la Silla de Alejandría. Fue preferido con razon San Proterio. Lleno entonces de indignacion por lo que creia un desaire, Eluro empezó á deolamar de una manera horrible contra el Concilio de Calcedonia. Pudo grangearse el afecto de cuatro ó cinco Obispos y la adhesion de unos cuantos monges, sospechosos en la fé. Apoyado en ellos, se presentó ante el mundo como un sectario ó jefe de secta.

El Emperador Marciano quiso estinguir esta heregía en sus principios, y no pudo conseguirlo. San Proterio reunió un Concilio, y en él fue condenado el heresiarca Pedro de Mongoy los demas Obispos y monges que le seguian.

Muerto Marciano, Eluro volvió por su volun-

tad del destierro, sin esperar à que se derogara el decreto imperial que se lo habia impuesto. Renovó sus quejas y manifestó otra vez deseos de gobernar como Obispo la Iglesia de Alejandría.

En un tumulto, por la fuerza se hizo nombrar Obispo, y persiguió á todos los afectos á San Proterio.

LXXIII. El 19 de marzo del año 457, dia en que cayó el Viernes Santo aquel año, los partidarios de Eluro se apoderaron de San Proterio que se hallaba haciendo oracion en la Iglesia, y lo asesinaron de una manera horrible. No contentos con la muerte, colgaron primero su cadáver, para esponerlo á la pública irrision, y lo arrastraron despues por las calles y plazas, hasta destrozar materialmente todos sus miembros. No satisfechos aun con esto, arrojaron sus despedazados restos á una hoguera, y esparcieron sus cenizas por el aire.

Mostraron los hereges un odio infernal á todo lo que tenia relacion con el santo mártir. Le confiscaron sus bienes, persiguieron á los individuos de su familia, y hasta destrozaron los altares y templos construidos por él.

Eluro, lieno de osadía, saltando de abismo en abismo, hasta sepultarse en la mas desastrosa muerte, no cesó de mortificar á los fieles. Condenó al Papa San Leon y al Concilio de Calcedonia. Mostraba verdadero horror á todo lo que era católico. ¡Desgraciado! Pretendia ahogar con nuevos crimenes las protestas y los remordimientos que los crimenes levantaban en su conciencia.

LXXIV. A Marciano sucedió Leon en el imperio el año 459. Fue, como su antecesor, amigo de la Iglesia y perseguidor de los hereges, que perturbaban la sociedad. Leon pidió al Papa el necesario consentimiento para la convocacion de un nuevo Concilio; pero el Soberano Pontífice le demostró que sus deseos no eran convenientes, y desistió de su propósito. El nuevo Concilio se hubiera mirado como una concesion, y á la turbulencia no debe nunca concederse nada.

En el año siguiente volvió à insistir con buena fé el Emperador en la conveniencia del Concilio, no para examinar lo decretado en Calcedonia, sino para convencer à los heresiarcas que con sana intencion sostenian el error de Eutiques. El Papa, conociendo cuán buenos deseos animaban à Leon, le mandó sus legados, pero advirtiéndole que procediera con mucho juicio y suma desconfianza, porque los clamores para el Concilio en los hereges mas hien que deseos de paz, eran pretestos de guerra.

LXXV. Por orden del Emperador, Eluro fue enviado al Cherconeso á perpetuo destierro; pero el herege, recurriendo á la perfidia y la hipocresia, medios tan propios de los que no tienen fé, aparentó haberse convertido, hizo una profesion de fé católica, y como hu-

milde católico, pidió que se le colocara pacificamente en la Silla de Alejandría. Vaciló el Emperador; pero el Papa, conociendo bien al heresiarca, se opuso con todas sus fuerzas al logro de sus deseos, diciendo que aun suponiendo sincera su conversion, sus crímenes le hacian indigno de entrar como Obispo en la Iglesia católica, quien cuando mas, como humilde penitente podia ser admitido en el último lugar.

Eluro entonces fue arrojado de Alejandría y para llenar la vacante Silla, se nombró canónicamente á Timoteo Salofacialo, varon de buenas costumbres, sólida piedad y santo celo por

el esplendor de la Iglesia.

LXXVI. El año 474 murió el Emperador Leon. Le sucedió su sobrino, llamado Leon el jóven. Murió este un año despues, y ocupó el trono su padre Zenon. Basilisco, general de los romanos, usurpó el trono á Zenon y se declaró Emperador. Era este arriano y mandó que se pusiera en libertad a Eluro y volviera à gobernar la Iglesia de Alejandría. Basilisco perdió el imperio y sus impios decretos no pudieron cumplirse. El mismo Eluro desesperado al ver que habia caido del solio su protector, temiendo con justicia ser nuevamente enviado al destierro, con un veneno se dió la muerte. Sus partidarios dicen que predijo el fin de sus dias. No es estraño. Los suicidas en este punto pueden ser muy seguros profetas. Como está en sus manos el perpretar el crimen que da la muerte, tambien está en su lengua el señalar el dia que pone término á su vida.

LXXVII. Él año 459 murio San Sinon Stilita. La vida de este Santo solitario es tan notable, ha llamado tanto la atencion del mundo, que no es posible dejar de decir aquí algo acérca de ella.

Nació San Simon en Sisar, pequeña poblacion de la frontera de Siria. Tenia 13 años; ocupándose en apacentar los ganados de su padre, dejó aquel género de vida para consagrarse á Dios con todas las fuerzas de su alma. Entró en muchos monasterios; pero no le satisfacian las penitencias que se hacian en ellos. Estaba llamado por Dios para una cosa mucho mas grande, para un género de mortificacion que fuese el asombro del mundo. Levantó una columna de 40 codos de altura, en cuya cuspide, que era sumamente estrecha, con sumo trabajo pasaba la vida. Comia una sola vez en la semana; hacia muchas y horribles cuaresmas en el año; hacia diariamente mas de mil inclinaciones de lo alto de la columna, hasta unir la cabeza con los pies. Estos trabajos le ocasionaron el rompimiento ó dislocacion de algunas vértebras y una profunda llaga en el vientre. Como permanecia casi desnudo sobre la columna, en todo el paso del calor, los mosquitos y cien otros insectos lo atormentaban hasta un punto que ni aun imaginarse puede sin enternecimiento

Para probat sue virtud, algunes monges le mandaron que bajara de la columna en virtud de santa obediencia. Apenas oyó esta palabra, sin detenerse un solo instante, bajó de aquel lugar de suplicio para cumplir el preceptó de sus superiores. Viendo estes, pues, con este rasgo de obediencia que no habia vanidad en aquella vida de mortificacion de dijeror que podia volver a la columna. Lo hizo al momento: Las penitencias de este hembre estraordinario asombraron à las gentes De todas partes acudian viajeros solo para contemplar aquel verdadero pi odigio de paciencia y mortificacion. muehisimos pecadores al verlo, abandonaren sus orimenes, y no pocos heresiareas abrierom les ojos á la luz, pasmados ante un ejemploctamperfecto de humildad y abnegacion cris-

LXXVIII. La muerte de este santo solitario fue tambien estraordinaria. Tuvo lugar el
dia 2 de setiembre: del año 459. Su postrera
enfermedad duró cinco del año 459. Su postrera
enfermedad duró cinco inmenso gentío, agrupado en sus cercanías. Llegada la hora, encoriado a Dios el Santo a todos sus discipulos,
hizo tres genullexiones; levantó tres veces la
cabeza al cielo, bendijo a los circunstantes, y
mirando de únevo al cielo y dandose tres golpes de pecho, inclinó la cabeza sobre el hombro de un discipulo, y dejando el cuerpo en la
tierra; entregó su alma bendita al Griador.

tiands at and however any time of the North Service of

Su cadaver fue trasladado á Antioquia. Pue flevado en hombros de Obispos y sacerdotes, no ebstante las cuatro millas que separaban la ciúdad del lugar de su muerte.

De prueba cuál era la devocion que todo

el mundo tenia al Santo penitente.

LXXIX. Velvamos à los cutiquianos. Muerto el impio Eluro, los hereges nombraron para sucederle en la Silla de Alejandría, al no menos impio Pedro Menge. El Emperador se opuso, porque aun vivia el Prelado legitimo Timoteo Salofacialo. Muerto este fue canónicamente nombrado para que le sucediera, Juan Talaia. Acaso, Obispo de Constantinopla, era su enemigo y logró que el Emperador tambien la fuera. El Papa defendió sus derechos, y esto dió margen a una sacrilega resistencia de parte del Emperador Zenon, que nunca será bastante desalorado.

## PARRAPO III.

11

-Zenon. Su Henoticon, LXXX.—Redro Monpo escomulga a San Leon, LXXXI.—Pedro Fulon en Antioquia, LXXXII.—Fulon y su muerte, LXXXIII.—Acacio, Patriarca de Constantinopia, muere escomolgado, LXXXIV.

LXXX: Acasio auxiliado por Pedro Mongo, -indejo al Emperador Zenonia: que premulgara -su celébra: edicto denominado Membricon; cende cual bajo: el prefesto desformar um sen bela de union, se arregio una proclama favorable à la heregia y muy dañosa al catolicismo. Consistia principalmente en exigir como condicion para la paz que solo se admitiesen las disposiciones del primer Concilio de Nicea, y los Anatematismos de San Cirilo, rechazando todo lo acesdado y definido en Calcadonia centra Eutiques, y Lenon, heresiarcas de ideas enteramente opuestas à las de Nestorio. Porque se condene à los que admiten dos personas en Jesucriste, no es posible dejar de cendenar à los que solo admitan una sela naturaleza.

de Alejandria. Acepto el Henoticon del Emperador Zenon y le hizo aceptar en su diocesis. Los legas pública y solemnemente en el púlpito. Bornifica los parages públicos los nombres der San Preterio y Salofacialo, y puso en su lugar los de Dioscoro y Eluro. Esto equivalia a decir que los hereges habian sido Obispos y los católicos no. Era una especie de escomunion que traspasaba los umbrales de la muerte. Los hereges, que tanto hablam contra lo que apellidam intolerancia de la Iglesia, son muy inclinadista este linage de castigos póstumos.

Pedro Mongo, no satisfecho con esto, llevo su esadia sacrilega hasta el punte de fulminar assessamion contra el Papa San Leon, y condensi el Concilio de Calcedenia. Esta sentencia apante su iniquidad, era tan válida como latoras cananunciara un juez de primera instancia contra el tribunal. Supremos de Justicias de la contra de la contra de para y el contra

Pedro Mongo murió impenitente el año 460.

LXXXII. Por el año 469 apareció otro heresiarca que afligió en gran manera la Iglesia de Antioquía.

Llamose Pedro Fulon. Primero futmongo en

un monasterio de la Bitinia. Por ser adicto á Eutiques fue privado del ejercicio de las órdenes y lanzado como contumaz del monasterio. Con apariencias de falsa piedad logró captarse la benevolencia de no pocas personas netables, entre ellas la del Emperador Zenon. Con él auxilio de un tumulto causado adrede por sus parciales, logró espulsar de su lélesia al venerable Obispo de Antioquía. Como era de esperar en un hombre tan ambicioso, el opupo la Silla vacante contra todas las reglas del derecho canónico. Al recitar el símbolo añadia unas cuantas palabras que contenian toda su herética doctrina. Por fin, conocida su maligna táctica, Fulon fue arrojado por el Emperador de la Iglesia de Antiquia y puesto en su lugar Martir, el legitimo Prelado, quien a su vuelta fue recibido con sumo honor por el clero y por el pueblo en to Mas tarde se renovaron los disturbios, y el legitimo Obisco sel retiró voluntariamente de Antiquia, declarando: públicamente que conservaba su dignidall, pero queodo pedia vivin en un pueblo tan sedicioso preop un clero tan poco -chediente. La heregia, en efecte dinhia producido en aquella ciudad horribles estragos. Fullon entonces, viendo la Silla vacante la ocupo; y fue reconocido como Patriarca de Antioquía. Poco despues; condenado á destierro Fulon, dejó la Silla partriarcal, y se escondió en un lugar inmediato para no verse obligado á morir en el centro de Egipto.

LXXXIII. El año 476, por tercera vez entró Fulon en la Iglesia de Antioquía, y por tercera vez fue arrojado de ella en el año siguiente. Fue nombrado para ocupar la vacante Silla el Obispo Juan de Apamea. Tres meses despues fue violentamente arrojado de Antioquía. Así estaban las cosas en aquel tiempo. Se eligió para sucederle Estéban, varon lleno de virtud y santo celo. Al año siguiente se levantaron contra el los hereges, lo asesinaron clavándole puntas de cañas en su cuerpo, arrastraron su cadáver por las calles, y lo sepultaron, por último en las corrientes del Horontes.

Para ocupar la Silla vacante, fue despues nombrado otro Obispo llamado tambien Estévan y Pedro. Fulon fue desterrado al Ponto. Con sus malas artes sedujo á la guardia, y el año 484 volvió á ocupar la Silla de Antioquía.

Los últimos años del siglo v fueron fatales para la heregia. Todos sus jefes y protectores murieron en poquísimo tiempo. Fulon murió el año 488; Acasio el 489. Pedro Mongo el 490 y el 491 el Emperador Zenon.

LXXXIV. Acasio hizo mucho daño a la

Iglesia. Entré en la iglesia de Constantinopla haciendo deponer al santo Obispo San Genadio. Favoreció à los hereges y persiguió à los catócicos. Con su proteccion funestisima casi todas las iglesias de Oriente estuvieron ocupadas en su tiempo por Obispos hereges ó fautores de la heregía. Por esto fue, y murió escemulgado.

# CAPITULO VI.

## Herogias del sigle VI.

#### ARTICULO PRIMERO.

—El Emperador Anastasio, I.—Persecucion contra los católicos. Muerte de Anastasio, II.—Los acédios y Severo, su jefe, III.—Lios jacobitas, IV.—Los Agnojtos, V.—Los Triteistas, VI.—Los corruptibles, VII.—Los incorruptibles, VIII — Justiniano. Su error, IX.—Hechos de este Emperador, X.—Cuestion y obstimación de los menges Acematas, XI y XII.

I. A la muerte de Zenon, la Iglesia no pudo distrutar la paz. A este Emperador sucedió el año 491 Anastasio, encarnizado y cruel perseguidor de los católicos. Este monarca, bueno cemo hombre privado, cuando subió al trono, manifestó peseer entrañas de hiena. Espidió un decreto que bastó por sí solo para comprender cuál era el deplorable estado de su alma. Para lograr la paz, mandó que todas las cosas quedasen como estaban, sin introducir novedad ninguna en la Iglesia. De modo que donde hahia una cosa buena, se dejaba, no porque era buena, sino por no renovarla; y donde las cosas iban mal, no se alteraban, porque el malvade Emperador creia que el hien consistia en el reposo absoluto. Siguiendo este principio para conservar la vida, es tan útil permanecer en una hoguera chando se cas en ella, como en un delicioso baño, cuando en los dias y en las horas de mascacalon, sacadeniere.

El hombre puede descansar en el bien; en el mal nunca. El hombre que tiene la desgracia de caer en el mal, en el error ó en el crimen, debe bacer todo lo posible por salir de aquel mal tos estálicos. Migerte de la masia, 11 - Leobateo —II. Pafensio Patriarea de Constantinopla, no creyo nunca en la ortodoxía de Anastasio y se opuse con tadas sua fuerras a su exaltation. No consintié en reconcerle hasta que el muevo Emperador le prometió bajo su firma defender el Concilio de Calcedonia. Anastasio lo prometio todo antes de subir y no cumplió nada cuando se hallo en la oumbre del poder bet Persignio a los católicos y depuso al Patriarca Eufemio. Favoreció a los sectarios de Eutiques, sin ser entiquiano. Anastasio pertenecia a la secta de los escépticos que telelaban todas las religiones, menos la católica. En esto los tiempos no han cambiado. Tedos los perseguidores con escepción muy rara; son ene migos de la fglesia católica que es la verdad, y amigos de todas las falsas sectas que son el error en su teoría y el crimen en la practica. Murio Anastasio el año 518, el dia 9.de juer in dom andi riz ho, a los 90 de su edad. III. Las heregias que en el siglo vi infestaron la Iglesia, pueden todas considerarse como ramas de los errores del siglo anteriora Los mas notables hereges fuellen los acefalos, especie de eutiquianos que se apellidaban ast, porque habiendosa separado de la Iglesia y no queriendo someterse al herege Mongo; en verdad carecian de jefe o formaban una sociedad sin cabeza. Se llamaban tambén Monoficitus, porque solo recondeian una haturaleza en Jesucristo:

El jefe verdadero de estos turbulentos heresiarcas fue un tal Severo, nacido en Sosopolis, en la Pisidia. Profeso el paganismo en sus primeros años. Mas tarde se hizo bautizar; perd tan poco sincera fue su conversion, que à los ocho dias de bautizado salió como increduto del gremio de la Iglesia, y se unió, por unirse a alguien, por ser jefe de alguna secta, a los hereges disidentes de Mongo.

Con el auxilio del Emperador, Severo aceptó la Sila patriarcal de Antioquía. Apenas sintió la until en sús sienes, el orgullo acabó de cegario pronunció sentencia de condenacion contra el Concilio de Calcedonia y la carta sinodica del Papa San Leon.

Los acefalos, como acontece en todas las heregias, se dividieron en muchas sectas. Los facobitas se llamaron ast, porque siguieron a Jacobo, monge de Siria, que en muchas provincias del Oriente propaló la heregia entiquiana. Los católicos eran entonces llamados por estos heresiareas Melchitas o regalistas, porque profesaban la Religion verdadera, que

en aquel tiempo profesaba el Emperador. Los jacobitas celebrababan la Pascua, segun el rito de los judios, y decian que la Cruz no debia ser adorada sin bautizarla antes de la adoración.

V. Otros acéfalos eran conocidos con el nombre de Agnoitos é ignorantes, porque daban grandisima importancia à la ignorancia an que vivimos todos del dia en que ocurrirà el

juicio final.

VI. Los triteistas reconocian por jefe a un tal Philiponos, gramático de Alejandría. Se Hamaban así, porque admitian tres naturalezas, y por lo tanto tres dioses en la Santisima Trinidad. Esto equivalia a negar a Dios. Dios, ó es uno é infinito, ó no existe. Ahora bien: la existencia de Dios es metafisicamente necesaria: luego es uno é infinito.

Deorum pluritas est deorum nullitas.

VII. Hubo ademas otras dos sectas enteramente contrarias. La de los corruptibles, y la de los incorruptibles. Los primeros, discipulos de un tal Teodosio Mongo, se llamabanasi, porque decian que Jesus recibió un guerpo nocesariamente corruptible, y sujeto a las pasiones del dolor, del hambre y la muerte. La doctrina católica enseña todo lo contrario. El Verbo eterno, al tomar carne humana, se sujetó a la muerte; pero no por necesidad, sino per voluntad. En la mano de Dios está el dar la inmortalidad y la impasibilidad a la humana naturaleza.

VIII. Los incorruptibles 6 fantasiastas, discípulos de Juliano de Halicarnaso, seguian rumbo enteramente opuesto. Sostenian que Jesus no podia tener cuerpo corruptible, porque su carne habia descendido del cielo, 6 era puramente fantástica.

No es necesario refutar estos errores. Son ficciones de estraviadas fantasias que quieren dar valor real à todo lo que inventan. Son capaces de creer en la existencia de montañas de oro porque en su imaginacion las conciben como posibles.

IX. Justiniano cayó en este absurdo error. En su afan de entrometerse en las cosas de la Iglesia, el año 564, con un público edicto quiso establecer la heregía de los incorruptibles. Sus esfuerzos fueron vanos. Las cosas de Dios, solo por Dios son hechas. Lo que Dios decreta, el hombre no puede nunca abolirlo. Justiniano murió el dia 13 de noviembre del año 566:

X. Justiniano debe arrancar lágrimas de compasion á todos los católicos. Sin haber sido lo que se llama un herege, habiendo favorecido en algunos casos á la Iglesia, la soberbia, les malos consejos, las personas depravadas que lo rodeaban, le obligaron muchas veces á decretar medidas que perturbahan todo el catolicismo. Su muerte no pudo menos de ser considerada como la muerte de un perseguidor.

Nestorio y se empeñaren con rara tenacidad en obtener para sus errores la sancion del Papa Hormisda.

Tambien Justiniano quiso dispensar su proteccion à los acematas. Cuando los sumos imperantes se meten à reformadores; siempre se coloran al lado de los hereges que sostienen el error contra la Iglesia, que proclama y defiende la verdad.

# ARTICULO II.

Los tres Capfinlos, XIII. - Virgilio, XIV y XV.--

XIII. En el siglo vi tuvo lugar la célebre controversia de los tres Capítulos. Como ya se ha dicho, por tres Capítulos se entienden en la historia, los libros de Teodoro de Mosuepta en los cuales se contenia la heregía de Nestorie; la carta de lba á Marío de Persia contra San Cárilo, y los escritos por último, de Teodoreto, Obispo de Ciro, encaminados à defender à Nestorio, refutando los anatemas de San Cirilo. La controversia à que dieron márgen los tres Capítulos fue funesta por sus escándalos para la Iglesia. En el año 555 fueron condenados los tres Capítulos en el Sínodo quinto general, segundo de Calcedonia.

XIV. Con motivo de los tres Capitutos al-

gunos escritores han querido acusar de inconstancia al Papa Virgilio. Se le atribuyen en este punto muchas, diversas y ann opuestas oponiones. Acerca de esto solo debemos decir tres cosas.

1: Que un Papa como doctor privado, como teólogo, como hombre, antes de examinar una cuestion y resolverla, hablando como doctor universal, como infalible, puede tener muchas y hasta encontradas opiniones. El Papa no es infalible cuando, como hombre; habla con sus amigos ó contesta á sus enemigos, sino cuando como jefe de toda la Iglesia, en cathedra, dirige su voz á la Iglesia universal.

2.ª Que Virgilio en esta ocasion, en los cargos que se le dirigen, nunca habló como Papa, sino como hombre, dirigiéndose à per-

sonas particulares.

3.ª Que el mismo Pedro de Marca (lib. m de Concordia, cap. xm), con ser tan poco adiqto en lo opinable à la Santa Sede, defiende sin embargo en este caso al Papa Virgilio, atribuyendo à sabia prudencia las aparentes variaciones que algunos han mirado como señal de incenstancia.

XV. En la cuestion de los tres Capitules, el Papa no creia necesaria la inmediata condenacion, porque si contenian la heregia de Nestorio, ya estaban condenados por la Iglesia, y si, como decian los partidarios, habian sido aprobados por el Caucilio de Calcedonia contra

tanto mas, cuanto que el nombrado Concilio, como dice Tournely (Theol. Comp., tomo III, Append. à 2, pag. 298) solo es ecuménico, no obstante el escaso número de Obispos que lo compusieron, porque tuvo mas tarde en su favor la aprobación de la Santa Sede, esto es, del mismo Virgilio, de Pelagio II, de Leon II y otros soberanos Pontifices posteriores.

La conducta de Virgilio puede espresarse con estas pabras: «La cuestion dogmática está ya resuelta. La heregia está condenada. La cuestion histórica, si los tres Capítulos fueron aprobados en Calcedonia, es cosa que con detenimiento, como cuestion de un hecho, merecia estudiarse.»

oia estudiarse.»

En esto, por nuestra parte, nada hallamos que sea reprensible.

XVI. Un historiador protestante, Maclaine, quiere poner en contradiccion á los Concilios de Calcedonia y Constantinopla, suponiendo que los tres Capítulos fueron aprobados por el primero y condenados por el segundo. La contradiccion solo existe en la mala voluntad del historiador anti-católico. El Concilio de Constantinopla los condenó, es cierto; pero el Calcedonense ni los condenó, ni los aprobó; lo que hizo fue dejar intacta esta cuestion para dias mas tranquilos, porque habiendo ya condenado a Nestorio, estando condenada la heregia y resuelta la cuestion deginática, no pedia urgir

tanto la cuestion de averiguer si el error se hallaba ó no en tales ó cuales libros. Esto está pasando todos los días. Se condena, por ejemplo, el panteismo, y no se nombran siquiera la décima parte de los libros en los cuales se contiene esta absurda negacion de Dios.

XVII: En este mismo Concilio fueron condenados los e rores de Origenes, tan poco dignos por sus estravagancias, de un hombre dotado de tan claro entendimiento. Por respeto à la memoria de tan grande hombre, por la compasion que nos inspira su caida, nos abstenemos de reseñarlos.

No es por otra parte, tarea ni muy útil, porque sus errores no están hey en boga, ni muy fácil, porque en los libros atribuidos á Origenes hay muchas cosas, que si bien deben condenarse, porque son malas, no deben ser imputadas á este desgraciado apologista, porque en realidad no son suyas. Tras el nombre de Origenes, merced á la confusion de los tiempos, se ocultaron no pocos hereges.

The second of th

Antique grane volve of the printing and partitions and printing and created some high and organized organizations.

# CAPITULO VII.

# ARTICULO PRIMERO.

# Mahoma, I.—El Coran, II.—Sus dogmas, IIK.

I. Mahoma nació en la Arabia el año 568. Sus padres eran personas notables en aquel pais. Un tio suyo le aplicé al comercio. En sus primeros años fue idólatra. Cuando ya tuvo edad madura, cambió de religion, abandonó el paganismo, y adoptó lo que el llamaba la religion de los profetas, entre los cuales contaha a Jesucristo. Se enlazo con una viuda rica, llamada Cadía. Merced á su dinero y su osadía logró pasar por profeta, y ser venerado por aquellas tribus bárbaras, como jefe de una religion nueva. Mahoma se fingió inspirado por Dios.

Decia cuando le pedian milagres, que su mision no consistia en asomb ar á las gentes con prodigios, si no en predicar la moral. Esto, no obstante, se jacta de haber hecho uno, bien ridículo por cierto. A su decir, de la luna se desprendió un gran trozo, y el tuvo fuerza bastante para recogerlo en sus manos, y darle el uso que juzgó mas conveniente.

Aunque nadie vió esto ni él da pruebas ningunas de este hecho ridículo, ha sido creido sin embargo, y por esto los islamistas dan á su imperio el nombre de media-luna. Aunque Mahoma decia que Dios le habia mandado, que á nadie impusiera su religion por la fuerza, esto no impedia que su alfange fuera siempre su principal apóstol. La tolerancia en la boca de los incrédulos, no pasa nunca de ser una palabra puramente teórica, ó de resultados enteramente opuestos á los que anuncia diletogom so.l - II. Mahoma compuso el Coran, el libro por escelencia, en su secta, con la ayuda de un monge apóstata llamado Sergio. El Coran es un conjunto monstruoso de doctrinas del Antiguo y Nuevo Testamento, mezcladas con fábulas absurdas, con máximas impías y heréticas, con principios asquerosos y narraciones las mas inmundas y despreciables. Admitia Mahoma la mision de Moisés y Jesucristo. No rechazaba en todas sus partes la Sagrada Escritura; pero decia, que su ley perfeccionaba en muchos puntos nuestra Santa y eterna ley. Mahoma santifica la apostasía y espone una teoría ridícula acerca de la salvacion. El paraiso que pinta es tan asqueroso, que ni aun nombrarse

puede.

Los mahometanos se cortan todo el cabello, dejándose solo una corta melena para que asiéndolos por ella, Mahoma pueda sacarlos del infierno y trasladarlos al cielo.

Mahoma admite la poligamia, establece el fatalismo, y no comprende la pureza. En cuanto à sus ritos y prácticas nada decimos, porqueesta secta es muy conocida, y por otra parte, ya es hoy solo una momia. En otros tiempos, por muchos siglos ha sido el terror de la cristiandad.

# ARTICULO II.

Los monotelitas. Sergio y Ciro, IV.—Sofrenio, V.—Cartas de Sergio y el Papa Homerio, IVI.—Defensa de illonorio, V.II.—Honerio na cae en error centra la fe, VIII.—Ectasa de Heraclio condenada por Juan IV. IX.—El Tipo del Emperador Compante, X.—Condenación de Paulo y Pirro, XII.—Condenación de Paulo y Pirro, XII.—Condenación de las monotelitas, XIV.—Honorio y el sesto-Sinodo general, XV.—Honorio y el sesto-Sinodo general, XV.—

TV. La heregia de los monotofilas tomo su nombre de dos palabras griegas: monos, que significa uno, thelesis, que quiere decir voluntid. De modo que estos heresiareas, partidarios de Honorio, se apellidaban ast, porque selo admitian una voluntad en Jesucristo.

Esta heregia hithianamente hablando comenzo con muy buenos, es decir, muy poderosos protectores. Si no pudo prosperar, su debilidad, la debilidad inseparable del error fuesu verdadera causa:

Cuatro Patriarcas habia en le antigne en el Oriente. Entre ellos solo dino, Sofronio, Patriarca de Jerusalen, que contrario a la nueva. heregía. Los demas, Sergio, Patriarca de Constantinopla, Ciro, de Alejandría, y Anastasio de Antioquía, todos aceptaren y con todas sus fuerzas apoyaron el nuevo error.

V. Siendo ya Ciro Patriarca de Alejandría, intentó captarse la benevelencia de los teodosianos. A este fin logró formar una especie de programa que todos aceptaron. Tenia siete artículos. En el último se ocultaba todo el veneno de la nueva heregía.

Ciro antes de publicar estos artículos los entregó para que los examinara el monge Sofronio.

Este santo solitario, despues de haberlos estudiado, convencido de que contenian una nueva heregia, postrado de rodillas ante el Patriarca, y con lágrimas en los ejos, le regó que no publicara aquel libelo, que temiera y evitara los escándalos que con su publicacion daria en la Iglesia, que en fin, hiciera todo lo posible para no perturbar la santa sociedad de los cristianos.

tianos.

El Patriarca no hizo caso de los consejos ni aun de las lágrimas del virtuoso monge. Lo despreció y poco despues todo el mundo conocia su impio trabajo. Sofronio se presento á Sergio en Constantinopla, pero tampoco pudo obtener que el mal fuera reprimido. Sergio era uno de los mas decididos partidarios de la nueva secta. No quiso ni aun dar audiencia á Sofronio. Con pretesto de unir á los hereges de

Elgipto, dividió Sergio à los católicos, los ilendo de escandalo y perturbación, con gravisimo daão de sus almas, aprobando la doctrina de Ciro:

En el año 663 fue nombrado Sofronia Patriarca de Jerusalen. Como era de esperar. los otros tres Patriarcas, todos monotilitas, Ilevaron muy a mal este acertadisimo nombramiento. Sergio con el depravado intento de sorprender al Papa Hondrio, le escribió una carta farisaica, tan humilde en la apariencia; como venenosa en la realidad. Desteia en ella el error con tan hipocrita artificio, que las gentes no prevenidas que la leveron, por mas que fuesen doctos, solo pedian descubrir una doctrina poco determinada, sin hada de particular, y an gran desco de paz y conciliacion. El Papa fijandose en esto último, no ennociendo las vintonciones danadas de Sergio, interpretando en sentido católico sus pulabras, le escribió aplaudiendo sus sentimientos, tan buenos en la apariencia, y elogiando sus desees conciliadores, que segun pintaba, no podian mejorarse. Pero, vino se olvide jamas esto, la carta de Honorio ed solo un documento privado, sin mas valor que el del'hombre particulari and a consultation

VIII. Algunos escritores protestantes y galicanos han querido probar que los Papas no son infalibles, apoyandose en lo que llaman la licregia ó la caida de Honorio (Basnage). No hay metivo ninguno parandar la razon 6 estos adversarios de la Santa Sede; por el contrario, la historia entera de aquellos tiempos demuestra que esto no puede afirmarse. En primer lugar Honorio habló como hombre, y por consiguiente, aunque grave, su error no puede imputarse al Papa; no seria nunca error del Jefe visible de la Iglesia universal.

En segundo lugar, Honorio no dijo que en Cristo no hay dos voluntades; lo que aseguró, como dice en su elogio el Papa Juan IV, «es que Jesucristo, perfecto Dios y perfecto hombre, habiendo venido al mundo para reparar la naturaleza humana, nació sin pecado. Por esto no esperimentó las consecuencias del pecado, es decir, no sintió las dos voluntades, la de la carne que conspira contra el espíritu, y la del espíritu que conspira contra la carne. Esto sucede á los demas hombres por causa del pecado de nuestros primeros padres.

La misma respuesta dieron San Maximo y Anastasio el Bibliotecario. La respuesta, pues,

de Honorio, fue completamente católica.

VIII. Tanto insisten no pocos escritores en lo que llaman la caida de Honorio, que nosotros necesitamos no abandonarla tampoco, sin haber antes contestado á todas las objeciones con que se apoya.

Se suele decir que en el sesto Sínodo general (Actione xm), fue condenado Honorio con Sergio y Ciro.—

A esto, despues de decir que el Papa habia procedido en esta cuestion como hombre, como doctor privado, y que sus faltas no paeden imputarse al doctor universal, añadiremos que como dice y prueba con irrecusables documentos Natal Alejandro, no fue condenado el Papa, sino el hombre; y no el hombre por su heregia, sino por su negligencia, por el favor y protección que por descuido o por apatía dispenso á los heresiarcas.

IX. Honorio murió el año 638. Despues de su muerte creció el poder de los monotelitas, gracias á la proteccion tan inícua como eficaz que les dispensó el Emperador Heraclio con su sacrílega Ectesis. La Ectesis era una especie de edicto ó esposicion de doctrina, escrita por Sergio, y para que la fuerza pareciese mayor, publicada con el nombre de Heraclio en el año 639. En este documento, aparentando no hablar al principio de una ni dos voluntades, como pasando por alto esta cuestion en beneficio de la paz, se concluye esponiendo con maña todo el error de los monotelitas acerca de la única voluntad en Jesucristo. Sergio confirmó este edicto imperial en un Conciliábulo que remió en Constantinopla.

La Ectesis fue enviada al Papa Severino; pero ó porque no llegó á sus manos, ó porque murió antes de examinarla, lo cierto es que la condenación no apareció hasta el Pontificado de Juan IV, su inmediato sucesor.

X. A pesar de esta sentencia de la Santa Sede, no concluyó aun la heregia de los monoteilitas, porque Paulo y Pirro, sucesores de Sergio en el Patriarcado de Constantinopla, no dejaron de favorecerla con toda su influencia. Paulo especialmente, aunque se apellidaba católico, era un secreto herege, y declarándolo por fin de una manera pública, aconsejó al Emperador Constante que publicara su célebre Tipo ó formula del año 648, en la cual, comenzando como en todos los escritos de estos heresiarcas por aconsejar la paz y encomendar el silencio, concluia por inculcar y defender abiertamente la doctrina anti-católica. Tal es el Tipo tan tristemente celebrado del Emperador Constante.

tante.

XI. Muerto Sergio, ocupó la Silla patriarcal de Constantinopla Pirro, monotelita como
su antecesor; pero por disgustos que tuvo con
el pueblo constantinopolitano, se vió obligado
para salvar su vida á renunciar la mitra y alejarse de aquella capital. En su lugar fue nombrado Paulo, tambien herege como los dos últimos que le habian precedido.

El Papa Severo intento traerlo al seno de la Iglesia por medio de cartas y aun de legados que le envió con este objeto; pero viendo que todos sus esfuerzos eran inútiles; que Paulo no se enmendaba y que el escándalo crecia, el Soberano Pontífice se vió obligado á pronunciar contra el una sentencia formal de deposicion.

El Papa Severo, lleno de santa indignar cion contra Pirra y Paulo por su tenacidad y

contravencion, en un Concilio celebrato en Roma, firmo la condenacion de estos hereges, mojando antes en un caliz consagrado el instrumento con que escribia. Solo así podia espresar el error que la heregia le causaba; (Fleury, lib. xxxvin, n. 46.)

Pirro sostuvo una controversia muy celebre en Africa con el abad San Maximo, varon tanesclarecido por su virtud como por su ciencia.

Pirro disputó con entera libertad; espuso todos los argumentos en que apoyaba su doctrina sobre la única voluntad en Jesucristo; pero
fueron con tal elocuencia y valentia refutados
por San Máximo, que el herege se declaró vencido, escribió su rectractación, y fue a Roma
con el solo fin de ponerla a los pies del Papa.

—Esto no obstante, despues, creyendo que el
exarca de Ravena le apoyaria para apoderarse
nuevamente de la Iglesia de Constantinopla,
por su ciega ambición, volvió a caer ó a decir
que habia caido en su antiguo error, en el
cual no creia ni podia creer.

XIII. El Papa Martino condenó el edicto de Constante. Por esto fue desterrado y murió en el destierro el año 654. El Emperador Constante fue cruelisimo con el Papa y con muchos católicos. Murió este Emperador asesinado en un baño por su propio criado, el año 668.

XIV. Sucedió a Constante en el imperio, su hijo Constantino Pagonato. Este Emperador fue virtuoso y favoreció a la Iglesia. En su reinado se reunió el santo Sínodo general, presidido por los legados del Papa, en el cual fue condenada la heregia de los monotelitas. Este Concilio tuvo 18 acciones, y en la última de una manera esplícita fue sancionada la doctrina católica, que reconocia dos voluntades, divina y humana, en Jesucristo.

El Papa Agaton convocó este Concilio; pero habiendo muerto antes de su conclusion, sus decretos fueron confirmados por su sucesor el Papa San Leon II, quien mandó que este Sinodo se contara entre los ecuménicos ó generales, cuyos decretos obligan á toda la Iglesia.

XV. Baronio en sus Anales, quiso defender al Papa Honorio, sosteniendo que las actas del Sinodo general habian sido corrompidas por las malas artes de Teodoro, entonces Obispo de Constantinopla, antes de llegar à Roma.

Aunque haya motivos para sospechar esto, no es necesario para la defensa del Papa Ho-

The second of th

como non caser sia, se com la sección non omos

# CAPITLO VIII.

## Hèrogias del siglo VIII. 36 W 1 1 7

-Los iconoclastas, I.-San German y el Emperador Leon, II/y III.—Renuncia San German in Silla de Constantinopla, IV.—Le sustituye Anastasio, V. - Crueldad de Leon, VI. - Leon intenta asesinar al Papa, VII. - Carta del Papa, VIII. -Concilio de Roma contra Leon, 1X.—La mano de Sun Juan Damasceno, X.--- Muerte de Leon. Le smeedo Copronino, XI.—Conciliábulo, de Constantino XII.—Mártirea, XIII.—Tiranías de Constantino. Su muerte, XIV.—Leon IV y su hijo, XV. -La Emperatriz Irene quiere un Concilio, XVI. Sedicion contra et Concilio, XVII.-Se define el culto de las imágenes XVIII.—El Contilio de Francfort, XIX.—Nuevas persecuciones, XX.—

L. Los gentiles, los judios, los marcionitas y los maniqueos habian impugnado las sagradas imágenes desde los primeros siglos del Cristianismo, como lo atestigua el octavo Con-

cilio general, Accion 1.ª y 5.ª

Leon Isaurico en el año 723, renovando la antigua persecucion, se declaró iconoclasta y por un edicto mandó que fuesen destruidas todas las imágenes. Los católicos no obedecieron, porque no les era posible, este impío decreto. (Baronio, Anales, año 723, n. 17.)

II. Leon Isaurico que tenia completamente abandonados los negocios civiles del imperio, como mal imperante, se empeñó en dogmatizar, y como herege resormar, es decir, perturbar

como an fanático, obstinado en propalar por todas partes sus errores iconoclastas ó contrarios imágenes. El pueblo no escuehaba, antes por el contrarios impagnaba y despreciaba su sacrilega predicacion. Leon entonces, el año 127, como prudente, adoptó una medida, un término conciliador que revela su maligna hipocresia. No queria quitar al pueblo las sagradas imágenes, porque aun no estaba preparades para ello; pero acordó colocarlas en parages muy altos para que los fieles no pudiesen postrarse ante ellas; besarlas, ni aun mirarlas.

El Patriarca de Constantiaopla San German se epute con todas sus fuerzas a los intentos sacrilegos del Emperador, diciendo que nadie le chigaria a callar, porque estaba dispuesto a diferenar en favor de la doctrina cotólica hasta la última gota de su sangre. Un hombre que habla así no puede ser vencido por nadie.

el santo Patriarca ademas con incansable celo predicaba à los ficies, escribia cartas à los Olispos y hasta se dirigió en consulta con una reverente epistola al Papa Gregorio II. Este soberant Pontfice le contestó aprobando su conducta raplaudiendo su telo y manifestándole que estaba en lo cierto, que sa dectrina era la verdadera y única dectrina de la Iglesia.

sedicion contra su persona. Sin saber por qué, i sedicion contra su persona. Sin saber por qué, i en vez de peuseguir à los sediciosos, se dirigió con horrible furia contra los católicos: Se empeño en corromper à San German, i pero suo pudo conseguirlo, por mas que apeló à los halagos, à las promesas, las amenazas, y todes los demas recursos que deben suponerse en un tirano, que solo piensa en atormentar à los fletes. La company de la consulation de San German, unido secretamente al Emperador, hacia con sus acusaciones pérfidas mucho daño at Santo Patriarea.

Leon no solo perseguia las imágenes, sino tambien las reliquias de los Santos.

IV. El Emperador convocó un Concilio, en el cual él solo publicó y sancionó un decreto contra las sagradas imágenes. Quiso que lo aprobara San German. No es siquiera necesario advertir que el Santo Patriarca no podia de iningun modo dar su aprobacion á tan impio decreto. No lo dió. Con decir esto, basta.

San German tuvo que abandonar la Silla de Constantinopla, y retirarse a un monasterio, como un simple monge, en el cual murió. La Iglesia celebra su fiesta el dia 12 de mayo.

V. Arrejado San German de Constantinopla, fue nombrado Patriarca por los hereges et impio Anastasio. Para tomar posesion de la Iglesia, necesitó el auxilio de la fuerza. Este

soffilego d'atriaréa dió ab Emperador fodas das facultudes espirituales que inecesitaba é que enigiamara poder gobernar da Iglesia, esto es. trasturbacia y perseguirlens, 100 hisoteen dy -stEmles mismo vestibulondel Palacio imperial Existin und imagen de Nuestro Señor Jesuarist to, desde los tiempos del Emperador Constanion los marblos, que con prou entreasmodiat--eiliebil . madiliel destruirla peroferendon sus ezentes domenzaron à descargar golpes sacridegos sobre ella, las señoras de Constantinopla serale imparon: en gran número en decredor de to segunda mágen, y consgranspicaço desqu oidandambaron la escala, cayó al suelo el que estabarbobro ella y materialmento se destrozi todomansimiembros: Quedó muerto: un el agto. distributabitante, obçon insistió, vy las imágen nor son miles, her is scraiffungen shader in the molas señoras mas conocidas por su piedad, Profession engerradas en luna cardel, y condenadas to an irrefficue defense, de contraction au est polytidodopón era vénemigo de los sábican Desla aprofos Colegios y Bibliotecas de Constanti-Attala oberempeñolen destrotan todas las imacontracty chando no era obedecido; mandaba derellar à los que no cumplian sus ordenes. Mucios católicos perecieron en esta horrible desprendieren seine Unba, v. er adiadorieren -201VII 2 8 Estas noticias flenaron de indignacion #destitalianes! En algunos puntos pisotearen en seini de odio y desprecio los retratos del impio

perseguidor de les católicos. Leon envida Rema su sacrilego decreto contra las imagenes y contra el Papa d Gregorio II do recibió con pana y le contestó con apostólica/ energíal. : Como la cuestion ya era de fuerza, no impidió a los italianes que se preparasen para la defensa El partide del Emperador se vie muy hostigado por los pueblos, que con gran entusiasmo hian abrazado la santa causa del Papa. Ek mismo Pontifice, tuvo que interporer itedos su serlimiento ante el pueblo para impedir que no eligiese otto Emperador vedestituyera pal Em-Napoles w Adriano, sushijo popartidarios de Leon, por trabaja mabienta y descaradamente contra el Papa, en un instante de indignacion. funrom asesinados por el pueblo. Nicam cuando nos son útiles, jamás santificaremes estes horribles asésinatos. Nadie tiene de recho para atenter contra la vida de nadie sino en guerra justa, en legitima defensa ó por sentencia derios tribunales. En Ravena se dividió el phoble los dos partidos entraron en Incha: fuel vencido el imperial a venuriscen la refriera Pablo Patrielebentirca a la sazion de Ravena. Los dombardos entences aprovechando phidescontente que Hervia portadas partes contra el imperio de desprendieron sobre Italia, y en ella hioieron grandes conquistas: El Parittrabuiaba sinvilescanso para mantenez en la condiencial di decon. di punellas provincias inneverbente lusubradas.

1938 differencia tan profundat Leon por capricile persigue al Papa hasta la muerte, mientras el Papa por justicia defiende el trono de Leon y sus provincias, hasta con riesgo de perde l'amistad de sus propios defensores. L'Asi son siempre los Papas! L'Asi son, sin embargo, con capatidos por los adversarios de la Santa Sale!

Leon por el contrario, cada vez mas irritado, envid emisarlos secretos a Italia para que asesinasen al Papa Gregorio II. Uno de ellos era Patricio Eutiquio. Descubierto, quisieron 10s romanos degollário; pero el Soberano Pontifice lo libro de la muerte, es decir, defendio la vida de su propio asesino. Que magnanimidadir

roll, comovidos por la fe y el amor, y juraron pelear hasta la muerte en defensa del Vicario de Tisteristo. Entretanto, Patricio, el asesino salvado por el Pupa de los furores del pueblo, compridad del Santa de los mas poderosos caudillos que sostenian la causa de la Santa Sede. 135 mostral a su gratitud al generoso Pontifice de habia librado de la muerte! (Plenty, fib. xili, n. 6.)

Additatio, el nuevo Patriarca de Constantiacello, partidatio de Lebri, escribió una carta Meno de Cacrilega Chipocresia de Gregorio II. Este Soberano Pontide de contesta hich pronto, manifestándole su iniquidad, y amenazándole con la ira del cielo, despues de la muerte y los rayos del Vaticano aca en la vida.

Murió el Papa Gregorio II el año 731. Le sucedió Gregorio III. Este Pontifice, animado del propio celo que su antecesor, dirigió una carta al Emperador, por su reverencia, digna de un Apóstol, y por su energía, comparable con los mas valientes discursos del Profeta Elías. Oigamos algunas frases. «Yo, nos decis, iré à Roma, destrozare la imágen de San Pedro, y desterraré al Papa, como Constanzo desterró à Martino. Sabed que vuestras amenazas no me arredran. El Occidente entero tiene en mí fijos sus ojos.»

tiene en mi fijos sus ojos.»

Estas palabrás llenaron de terror al coronado heresiarca. No lo detuvieron, sin embargo,
en el camino de sus erimenes. (Fleury, libro
xxx, n. 7 y 8.)

IX. Despues escribió otras dos cartas al Emperador. No las recibió por culpa de un sacerdote, llamado Jorge, que no tuvo valor para presentárselas. Mas tarde hizo el Papa que las cartas llegaran á manos del Emperador, llevadas por el mismo sacerdote. Leon las recibió, las leyó, se llenó de indignacion contra el Papa, y sin permitirle llegar á Constantinopla, desterró al sacerdote Jorge, legado del Papa.

El año 732 el Papa reunió un Concilio en Roma. Asistieron a él 93 Obispos, todo el clero, todos los nobles y todo el pueblo de Roma. En

este Concilio se resolvió que fuese lanzado de la Iglesia todo el que despreciase las sagradas imágenes. Todos los asistentes aprobaron este decreto.

El Papa envió otra carta al Emperador. El legado que la conducia fue arrestado en el camino, y estuvo encarcelado un año entero. Pasado este tiempo, despues de arrebatarle la carta y maltratarlo, lo pusieron en libertad sus perseguidores.

El Papa, siempre lleno de mansedumbre evangélica, volvió á escribir al Emperador y al Patriarca Anastasio. Todos sus esfuerzos fueron, no obstante, vanos. Leon aprestó una poderosa escuadra y la envió al mar Adriático para pelear contra el Papa. Fue destrozada por una horrible tempestad. Al tener noticia de la pérdida de su armada, el furor de Leon no conoció límites. Cometió contra los oatólicos abusos que no pueden ni aun nombrarse.

Conviene que nos fijemos en estos hechos. De aquí parte de una manera cierta, legal y positiva el dominio de los Papas sobre el territorio pontificio. (Véase nuestra obra El Papa y los gobiernos Populares, tom. 1, cap. viii.)

X. Por este mismo tiempo tuvieron lugar las horrorosas crueldades que ejerció el Emperador Leon contra San Juan Damasceno. El Santo procuraba defender con admirable elocuencia el culto de las imagenes. Leon intento perderlo en venganza con una infame

Digitized by Google

calumnia. Lo acusó como traidor al Rey de los sarracenos Hiochan, y logrando con malas artes que este monarca diera ciédito à la calumnia, consiguió que en castigo le fuese amputado à San Juan Damasceno el brazo derecho. San Juan, puesto en oracion delante del altar de una Virgen, cuya imágen habia logrado salvar, sintió de repente que por favor especial del cielo, la mano amputada se le liabia unido nuevamente al brazo. Este portentoso milagro obrado en presencia de todo el mundo, demostró la santidad é inocencia del hombre con tanta infamia calumniado.

XI. Llegó su termino a este perseguidor. El hambre y las enfermedades devastaron sus reinos. Los sarracenos le usurparon muchasprovincias. El mismo Leon, lleno de plagas, murió de una manera infelicisima el año 741.

Sucedió à Leon su hijo Copronino. Fue este aun mas impio y mas cruel perseguidor que su padre. En una sedicion perdió el trone. Lo ocupó su cuñado Artabaste, proclamado per el pueblo. Este Príncipe siguió opuesto rumbe, dió libertad à la Iglesia y favoreció à los católicos. Tambien sin embargo perdió el cetro. Despues de haberlo vencido Constantino à él y à sus dos hijos Nicéforo y Niceto, les arrancó los ojos. El sacrilego Anastasio fue paseado por la ciudad para irrision del pueblo, sobre un miserable jumento. Constantino le develvió poco despues la libertad y le permitió ocupar la

Silla patriareal. Murié no obstante al poce tiempo; arrojando por la boca sus propios escrementos:

XII: Constantino Copronino, dueño otra vez, como ya hemos visto, del imperio, no contento con castigar de una manera tan brutal a la familia de Artabaste, se mostro implacablemento cruel contra los católicos.

Constantino convocó un Conciliabulo en el cual, por medio del terror logro declarar que las imágenes no debian ser adoradas; que esto era idolatría; que, en fin, debia ser perseguido con todo empeño. Este cruel Emperador, tan ocupado estaba en romper imágenes; que no conservaba fuerza ninguna para defender su imperio contra los enemígos interiores y esteriores que por todas partes le asaltaban. Es condicion de todos los malos gobernantes.

XIII. Despues de este Conciliabulo, Constantino Copronino persignio la Iglessa con mayor furor. Muchos Obispos y monges que no quisieron abandonar su fe, recibieron la corona del martirio. San Andrés Celabitas, fue muerto a fuerza de azotes el año 761.

El abad Paulo fue martirizado de una manera horrible. Se le llevó á un lugar en el cual se encontraban juntos los instrumentos del martirio y varias imágenes del Salvador. El tirano le dijo: «Escoge; en tu mano está la vida ó la muerte. Si pisoteas las imágenes, vives; si no, mueres. Escoge.»

El Santo abad tenia su elección hecha, se postró, adoró las imágenes, y fue conducido al suplicio, donde despues de horribles tormantos, perdonando á los verdugos, entregó su alma al Creador. Muchos otros esperimentaron los mismos tormentos.

AIV. Los agentes de Copronino cometian en las provincias atentados contra los católicos mayores que los del mismo Emperador en la capital. Entonces se vió el fenómeno singularisimo de un Emperador criatiano que persiguió la Iglesia con mayor y mas horrible encarnizamiento que los mismos gentiles. La memoria de Copronino que dó como un recuerdo de terror en el corazon de los fieles.

XV. A Copronino sucedió su hijo Leon IV. Este fue bueno y católico al princio; pero se declaró malo y perseguidor al fin. Porque su mujer la Emperatriz Irene era católica, la repudió sin conmiseracion. Murió Leon á los cinco años de su reinado. A su fallecimiento ocupó el trono su hijo Constantino, y por ser de menor edad, reinó en su nombre la Emperatriz Irene. La Iglesia no fue perseguida durante el gobierno de esta Reina.

XVI. A Pablo, Patriarca de Constantinopla, sucedió Tarasio. Este aceptó el cargo Episcopal con la condicion de que cuanto antes se convocaria un Concilio universal que examinase y resolviera las cuestiones pendientes que llenaban de escandalo la Iglesia. La Emperatriz manifestó al Papa los mismos deseos. El Soberano Pontifice contesto diciendo que se procurase restablecer en Oriente el culto de las imagenes; que se declarase nulc en presencia de los legados el Conciliábulo celebrado en los tiempos de Copronino, y que si ni aun con esto podia obtenerse la paz deseada, entonces se apelase a la reunión del Concilio.

AVIII. Se convino por fin en la celebración del Concilio; y se fijó para la primera sesion el dia 4.º de agosto del año 786. Los iconoclastas se rebelaron y apelaron a la fuerza. Comenzada ya la primera sesion, tuvieron los Padres que retirarse, por consejo de la Emperatriz, hasta que con el auxilio de la fuerza pudiera reprimirse el tumulto, ya que los rebeldes apelaban a la fuerza. Así se hizo. La Emperatriz hizo que fuerta a Constantinopla nuevas fuerzas de la Tratia, y que salieran de la ciudad imperial los soldados que habian servido en los tiempos de Copronino, todos estraviados por la fieregia.

XVIII. Restablecido el orden, el año siguiente, 787, el dia 24 de setiembre se reunieron los Padres en número de 350 en Nicea de Bitinia. Presidieron los legados del Papa Adriano. En este Concilio hubo siete sesiones. En la primera se leyó una esposicion de muchos Obispos que proclamaban el culto de las imágenes, y arrepentidos, pidieron perdon por haber aprebado el Conciliabulo de Copronino. En la

segunda se leveron las cartas del Soberano Pontífice al Emperador y al Patriarca Tarasio. En la tercera se leveron las cartas de Tarasio á los otros Patriarcas, y de los otros Patriarcas á Tarasio, y ademas se restablecieron en sus diócesis muchos Obispos. En la cuarta se leveron muchos testimonios de la Sagrada Escritura v los Santos Padres, para demostrar con ellos que era santa la veneracion de las imágenes. En la quinta se probó que los iconoclastas habian tomado sus errores de los gentiles, los judios y los sarracenos. En la sesta se refutó, punto por punto, todo lo acordado en el Conciliábulo de Copronino. En la setima y última se restableció el culto de las sagradas imágenes, como obligatorio en toda la Iglesia.

XIX. Al llegar las actas de este Concilio á Francia, los Obispos de la Galia, reunidos en Francfort, las reprobaron. Lo propio hizo Carlo-Magno en cuatro libros llamados Carelini, porque los escribió él mismo, ó porque al menos se publicaron en su nombre. Pero esta condenacion se basaba en una falsa suposicion. Creian los Padres de Francfort que en Nicea se habia concedido á las virgenes el culto de latria que solo á Dios puede tributarse.

XX. Los Ohispos franceses oreian ademas que el Concilio de Nicea era provincial, y no ecuménico. Conocida la verdad, como todos eran católicos, desapareció la cuestion. Los iconoclastas despues fueron poco á oco convir-

tiendose ó muriendo como partido, por falta de entusiasmo en los sectarios, ó por aversion de los pueblos á la secta, ó por ambas causas á la vez, porque los errores no pueden sostenerse nunca por mucho tiempo.

### CAPITULO IX.

## Heregias del siglo IX.

### ARTICULO PRIMERO.

- —San Ignacio es arrojado de la Silla de Constantinopla, I.—Le reemplaza Focio, II.—Es ordenado, III.—Daños que sufren los defensores de San Ignacio, IV.—Legados del Papa, V.—Apelacion de San Ignacio, VI.—Es depuesto en el conciliábulo, VII.—Lo defiende el Papa, VIII.—El Papa depone á Focio y á los legados, IX.—Bardas muere. Elevacion de Basilio, X.—Focio depone al Papa. Esparce sus errores, XI.—Muerte de Miguel y eleccion de Basilio para ocupar el Imperio, XII.
- 1. En tiempos del Emperador Miguel, gobernaba la Iglesia patriarcal de Constantinopla el santo Obispo San Ignacio. Era este Prelado hijo del Emperador Miguel Europalates. Lanzado este del trono, su hijo Ignacio entró en un monasterio, donde vivió con toda la humildad y resignacion del mas penitente monge. Muerto el Obispo de Constantinopla, la fama de sus virtudes, con aplauso general, llevó à Ignacio à la Silla patriarcal para sucederle. La fortaleza y constancia con que defendió la fé y los derechos de su Iglesia, le grangearon muchos y poderosos enemigos entre los magnates que vivian en la corrupcion. Eran los principales, Bardas, tio del Emperador, Focio y

Gregorio Arbestas. Hablaremos de todos. Bardas, cortesano ambicioso, para influir solo en el ánimo del Emperador, habia hecho asesinar ó alejar del sólio á todos los consejeros del monarca, que por su virtud y ciencia pudieran hacerle sombra. Era hermano de Teodora, la Emperatriz, y porque no le obedecia, la separó del Emperador y la encerró por fuerza en un monasterio. Se declaró enemigo implacable de San Ignacio, porque siempre rechazó con santa indignacion las sacrilegas indicaciones de Bardas para que impusiera el velo; para que admitiera los votos perpetuos que violentamente se exigian à la desgraciada Emperatriz. El santo Patriarca, colocado en la alternativa de amparar la inocencia de una Emperatriz perseguida, ó disfrutar los favores de un afortunado cortesano, no vaciló, no podia vacilar, su eleccion estaba hecha: desprecio al cruel perseguidor, y aun con riesgo de su vida, con todas sus fuerzas defendió á la inocente víctima.

Bardas, no contento con esto, repudió à su mujer y se unió escandalosamente con la mujer, con la viuda de su propio hijo. San Ignacio no podia menos de reprobar este escandalo. Bardas, no obstante, à pesar de sus crimenes tan públicos y tan escandalosos, se presento un dia en el templo, sin haber hecho antes penitencia, à participar de los divinos Misterios. El Santo Patriarca tenia que obedecer à Dios

antes que á los hombres; lo aparto de la comunion de los fieles. Bardas entonces lo amenazó con hundirle su espada en el pecho. No nudo conseguirlo, por la resistencia que le opuso el pueblo; pero juró desacreditar a San Ignacio ante el Emperador, y forzoso es convenir en que logró su intento. El dia 23 de noviembre del año 858 fue San Ignacio arrojado de su Silla y enviado á la isla de Terebinta, Allí se le enviaron muchos Obispos, patricios y jueces para arrancarle la renuncia. Todos sus esfuerzos fueron vanos. San Ignacio conocia que en aquellas circunstancias no debia abandonar su Iglesia, y no la abandonó. No era la ambicion; era la justicia; el celo por la casa del Señor, el motivo único que le obligó á no soltar una mitra que tanto le oprimia las sienes.

Bardas intentó corromper a los Obispos por medios los mas indignos y villanos. Por respeto a la elevada categoría de las personas que aquí figuran, no debemos ni aun mencionarlos.

(Fleury, lib. L, v. 42.)

II. Los partidarios del impio Bardas eligieron para suceder à San Ignacio al célebre Focio. La eleccion era completamente nula; pero ahora debemos fijarnos en otras cosas.

Era Focio un eunuco, de familia ilustre, de gran talento y mucho estudio. Era reputado como el mas sabio de su tiempo. Era seglar y primer secretario del Emperador cuando fue nombrado Patriarca. En su fé era bastante

sospechoso por sus intimas relaciones con Gregorio, Obispo de Siracusa, reo de grandes crimenes, v prévia sentencia canónica, depuesto por el Patriarca San Ignacio. Esta deposicion fue aprebada tambien per el Soberano Pontifice. Esta era la razon del grande encono que contra San Ignacio abrigaba en su pecho el

Obispo de Siracusa.

Como Focio no haba sido elegido segun at III. los cánones, los Obispos no quisieron recomocerlo, y nombraron otro para ecupar la Silla de San Ignacio. Bardas, apelando á medios de carrupcion y perfidia, logró mas tarde que los Obispos, mudando de opinion, aprobasen la election de Focio, aunque exigiendo antes algunas condiciones, que, si bien se aceptaron de una manera absoluta, despues de una manera absoluta fueron no cumplidas. Focio prometió renanciar en un escrito firmado por su mano, al-bisma de Gregorio. Prometió respetar y corenar como a Padre, a San Ignacio, y no hacer nada sin obtener antes su aprobacion y consentimiento. Lo primero y lo unico que hizo, sin embargo, fue lo único que no debió hacer. Consintió en ser ordenado por el cismático Obispo de Siracusa: (Baronio, Anales, año 858, número 25.)

N. Cuatro meses despues de su elevacion, -Focio comenzó á perseguir á San Ignacio y á todos sus partidarios, Castigó, á muchos con azotes; traté de corromper con halagueñas pro-

mesas a no pocos, y por ultimo, viendo que sus recursos carecian de efecto inmediato cacuso á San Ignacio como reo de sedicion ante el Emperador. Se enviaron jueces à la isla de Terebinta, donde estaba desterrado el Santo Patriarca, para que lu examinasen à ver si encontraban o no motivos para proceder contra el, como reo de Estado. Inútil es decir que nada pudieron descubrir, porque jamás habia cruzado la idea de la rebeldia por su frente. Esto no obstante, con malos tratamientos, lo trasladaron á la isla de Jerio, donde le hicieron sufrir tormentos que no pueden ni aun describirse. Traido mes tarde a un arrabal de Constantinopla, aumentaron los tormentos del Santo, de una manera horrorosa. Todos sabian que era mocente: pero querian obligarlo a que renunciara sus derechos al patriarcado, para que Fecio viviera tranquilo en su posesion. Los Obispos de la provincia, al tener noticia de esta sacrilega violencia, reunidos en Constantinopla, decretaron la deposicion de Focio y anatematizaron à todos sus complices. Focio entonces, con el apoyo material del impio Bardas, depuso a San Ignacio y condené a todos los Obispos que le eran adictos. En agosto del año 559, San Ignacio fue desterrado á la isla de Lesbos y todos sus parciales salieron por fuerza, algunos desnues de esperimentar duros castigos, de la ciddad imperial. (Baronio, Anales, 859, num. 54.) V. Viendo Focio que por tedas partes se murmaraba contra su conducta, envió al Papa Nicolás algunos de sus partidarios, rogándole que mandara sus legados á Constantinopla para estinguir los restos del partido iconoclasta. Este era el pretesto. La causa verdadera era autorizar con su presencia los atentados que se proyectaban contra San Ignacio. Por el mismo tiempo dirigió el Emperador otra carta al Papa, redactada en los propios términos. Probablemente uno mismo, Focio, seria el autor de ambas, es decir, de la carta del Emperador y de la que fueron portadores los amigos del Patriarca intruso.

El Papalenvió des legades, encargándoles que en lo relativo á los iconaclastas aprobasen en un Concilio todo lo que se ordenara á la eiecucion del sétimo Concilio, general, y en lo tocante á San Ignacio, que no resolvieran nada, sin escuchar antes las razones que en su defensa espusiera este: Santo Patriarca. Los legados al Hegar a Constantinopla se encontraron materialmente preses. En tres meses no pudieron hablar con un solo amigo de San Ignacio. Pasado este tiempo, se les amenazó con el destierro, si no aprobaban lo que les proponia el Emperador. Se resistieron como héroes al principio; pero cedieron como niños al fin. Se reunió un Conciliábulo en Constantinopla al cual asistieron 348 Obispos y los dos legados, que por su debilidad, ya no tanian de legados nada mas que el nombre.

En aquella sacrilega asamblea no habia musque la voluntad caprichosa del Emperador, y la inteligencia vengativa de Focio. Sus acuerdos fueron completa y radicalmente nulos.

VI. San Ignacio fue citado al Concitio. A pie y con los hábitos patriarcales, emprendió el viaje. En medio del camino encontro al patricio Juan, que en nombre del Emperadory le mandaba, bajo pena de muerte, que se presentase en la Asamblea con hábitos de simple monge. Obedeció el Santo: Cuando llegó al Concilio, fue cargado de injurias per el Emperador. Se acercó á los legados, les pidió protococión, y como que estaban corrompidos, estos observaron una conducta indigna. Ni aun quies sieron admitir la apelacion que con arregio á los cánones presentaba San Ignacio:

proceso! Todes, hasta los jueces, eran acusadores. No habia ni se permitia la defeasa; de
antemano estaba decretada la condenacion. Se
buscaren testigos falsos, se lanzaren las mashorribles calumnias contra el santo Patriarca,
y fue por último depuesto de la manera mas
sacrilega. Se le hizo ademas con violencia, empujando su mano un satélite de Focio, que
trazara una cruz en señal de aprobacion, en su
propia sentencia, en el libelo inmundo que contra el se habia redactado. Despues fue San Ignacio enviates a un monasterio, donde so se la
dejo tranquilo por mucho tiempo.

VIII. Los legados volvieron a Roma. Con sumo cuidado ocultaron al Papa lo que habian hecho. Poco despues vino Leon, secretario del Emperador, con las actas del Conciliabulo, y un largo escrito, en el cual, aunque para defenderlo, se daba cuenta de todo lo sucedido. El Papa, por el simple relato de los hechos, comprendio la traicion de sus legados; convocó inmediatamente un Concílio, y delante de todos los Padres, en presencia del mismo secretario del Emperador, declaró que sus legados habian prevaricado; que jamás los habia autorizado para juzgar al legitimo Patriarca; que, en fin, nunca aprobaria ni la eleccion de Focio ni la condendeion de San Ignaciot Por su santa Nidelle Mo contento con esto escribio al Emperilder, at mismo Focio, a los otros tres Patriarcas à a todos los fieles de Oriente, manifestuado a todos que la Santa Sede no podía ser complice de la iniquidad de sus legados, tan débiles, tan indignos en esta ocasion.

IX. El Papa reunió después otro Concilio en Roma, en el cual se decretaron penas tan justas como terribles contra los dos legados

prevaricadores.

Se declaró nula la eleccion de Focio, se excomulgó al Obispo de Siracusa, y se acordo que San Ignacio era el verdadero Partriarca y que jamás había sido legitimamente depuesto.

X. El Emperador, al tener noticia de estos

decretos, escribió una carta al Papa, llena de injurias, y amenazándole con sus iras. El Soberano Pontifice le contestó con otra, en la cual con teda la firmeza del Vicario de Jesucristo, le advertia que si en tiempo del paganismo los Emperadores mandaban en el palacio y en el templo, muertas las ideas paganas, triunfante el cristianismo, el Emperador no es mas que Emperador, no es Pontifice, ni tiene facultad ninguna en las cosas eclesiásticas.

En cuanto á San Ignacio y Focio, el Papa Nicolás decia que por si ó por sus legados podian presentarse en Roma, donde seria con toda imparcialidad examinada su causa. Focio no podia de ningun modo admitir este juicio. Era criminal, y en él no podia ser absuelto.

A poco tiempo, el Emperador, comprendiendo cual era el verdadero caracter de su tio Bardas, le mandó despedazar vivo. Así son siempre recompensados los malvados consejeros. Sus iniquidades alguna vez han de ser conocidas.

El Emperador Miguel se asoció en el imperio

à Basilio, enemigo de Bardas.

XI. Focio al saber que estaba condenado por la Santa Sede, perdió todo linage de miramientos. Persiguió à los católicos, insultó à la lglesia romana, hizo firmar una ridioula condenacion contra el Papa, impidió que los legados del Soberano Pontifice llegaran à Constantinopla, y en todo, en fin, procedia con la rabia y desesperacion del leon que acomete a su adversario cuando se siente herido de muerte.

XII. El Emperador murió el año 867. Quiso dar la muerte a Basilio, y Basilio adelantándose, lo hizo asesinar. Así estaba entonces el

imperio.

Con la muerte del Emperador Miguel acabó el partido de Focio. Este intruso Patriarca fue aurojado como un malvado de Constantinopla, y como sumo honor fue recibido San Ignacio. Los libelos escritos por Focio contra el Papa, fueron anatematizados y lanzados á las llamas en Roma.

#### ARTIGULO II.

Concilie VIII contra Focio. XIII. XIV y XV.—

Focio gena a Basilio. Maerte de San Ignacio, XVI.—Focio vuelve a Constantinopla, XVII.—Conciliabulo. Muerte de Focio, XVIII.—El
Patriarca Cerulario. XIX.—Su muerte, XX.—
Concilio de Iyom, XXI y XXII.—Profesion de
fé, XXIII.—Los griegos, XXIV.—Su desunion.

XXV.—Concilio de Florencia, VXVII.—El pan
ácimo, XXVII.—El Purgatorio, XXVIII.—Los
Bienaventurados, XXIX.—Primado del Papa,
XXX.—Instruccion a los armenios, jacobitas y
ettopes. Cisma de los griegos, XXXI.—

XIII. El mismo Papa Adriano dispuse que en el año 869, durante el reinado de Basilio, se celebrase en Constantinopla el octavo Concilio general. Al entrar en la capital del imperio

de Oriente los legados de la Santa Sede, fueron recibidos con sumo honor por el clero y todos los oficiales de la córte que los estaban esperando. El Emperador Basilio tambien los acogió con muestras de cariñó y respeto, y en prueba de veneracion, delante de ellos, besó las cartas del Soberano Pontifice. Despues les rogó que con todo el empeño posible se consagrasen a lograr la pacificacion del Oriente, tan turbado

entonces por el cisma,

XIV. Presidieron este Concilio los legados del Papa. Aunque en las Acciones octava y décima se dice que fueron presididas por el Emperador Basilio y sus dos hijos, Constantino y Leon, debe entenderse que aquise habla de una presidencia puramente honoraria que en nada periudica a la presidencia real de les enviadosde la Santa Sede: Celèbrose la primera sesion el did 5 de octubre del año 869. Despues se celebraron ocho mas, y la última, la décima, concluyó en febrero del año siguiente. En la sesion quinta comparecieron los Obispos y sacerdotes que se habian unido al cisma y fueron, prévio su arrepentimiento, recibidos con misaricordia. Tambien compareció Focio ; pero Interrogado acérca de su fe, no quiso nunta es2 plicarla de una manera esplícita. Sus rodeos manifestaban su error. En la sesion setima volvió a comparecer Fccio. Siempre se mantuvo en su obstinación y relieldia. El Concilio ende la misericordia, apeló a las fuerzas de la justicia, y pronunció contra el el anatema.

En este Concilio se establecieron ademas 27 cánones, se declaró que todas las ordenaciones hechas por Focio eran nulas, y todos los altares consagrados por él, debian nuevalmente consagrarse. Decretó que todos los Obispos que permaneciesen adheridos à Focie fueran depuestos, y que todos los que con Focio dijesen, que hay dos almas en cada hombre, fuesen escomulgados.

Se prohibió consagrar Ohispos, por mandado del Principe, bajo la pena de deposicion. Todas las obras de Focio fueron quemadas en el Concilio, y recibidas las definiciones de los demas Sincilos. Este Concilio fue confirmado por el

Papa Miriano.

apa Miriano.

Tocio no cesó jamas de hacer cruda guerra al Concilio. En los diez años, que duro. su destierro, no dejó de escogitar recursos para. volver à la gracia del Emperador. Invento uno: tan ridiciilo como eficaz. Basilio estaba rubori-. zado de su humilde alcurnia. Focio lo sabe, i y como era hombre de ingenio, inventó unos: pergaminos llenos de caractéres antiquos y misteriosis, en los cuales entre noticias genealegicas y affuncios profeticos, se manifestaba, que el Emperatior descendia de Tridates, Rey de los armenios, y que su reinado seria, por especial favor del ciclo, muy prolongado y feliz. Como ademas era rico. Focio logró introducir en la

Biblioteca imperial este manuscrito, y hacer que como por casualidad llegara à noticias del Emperador, y como por casualidad, sin interés -ninguno en la apariencia, se le advirtiera, que -en aquel libro habia muchos y grandes misterios que solo Focio podia descifrar. El éxito era completo. Focio fue llamado al palacio imperial, v como se comprende fácilmente, sin trabajo ninguno, esplico su propia obra. El Emperador, lleno de orgullo con su alta alcurnia, concedió todo su favor al Patriarca cismático. En el año 878, á los ochenta años de edad, murió San Ignacio, y por orden de Basilio ocupó de nuevo Focio la Silla patriarcal de Constantinopla. - Generalmente creen los historiadores, que la muerte de San Ignacio fue à lo menos adelantada por Focio. (Fleury, lib. Lin, n. 52.)

XVII. No habian pasado tres dias despues de la muerte de San Ignacio, cuando ya Focio se hallaba ocupando su Silla. Comenzó lleno de ira, ejerciendo en venganza terribles crueldades contra todos los amigos y defensores de San Ignacio, y principalmente contra los que la standonaron antes de su destierro, por obedecer el Concilio. Mostró grande empeño é hizo hersicos esfuerzos por lograr la aprobacion, de la Santa Sede. Escribió una carta al Papa funa VIII, mostrándose muy humilde, y declarando que solo cediendo à la violencia habia consentido en volver al patriarcado. ¡Qué hipocresia!

Dirigió al Soberano Pontifice otra carta supuesta, en la cual, á nombre del difunto San Ignacio, se rogaba al Padre Santo que admitiese à Focio en el seno de la Iglesia. A esta carta se le dieron los honores de escrito póstumo. Focio, como falsificador, tenia grande habitidad, es decir, poco miedo á la indignacion divina.

Movió Focio al Emperador para que tambien escribiera à Roma en favor suyo. Estas cartas llegaron à Roma el año 879. El Papa prometió a admitirlo en la Iglesia, dispensando en los decretos del octavo Sínodo general, con tal que antes diera señales ciertas de su penitencia:

XVIII. Focio recibió con demostraciones de cariño al legado de la Santa Sede. Se grangeó su confianza y bajo el pretesto de traducirla al griego, le pidió y obtuvo la carta del Soberado Pontifice. Esto era lo que deseaba. La interpelo a su gusto y con las nuevas interrupciones y variaciones, engaño a los Padre del Conciliábulo. Hizo cuanto quiso, y logró que fuese aprobado cuanto deseaba. El Papa mando a su legado Masino que reprobase todo lo acordado en aquella turbulenta asamblea.

Masino con admirable fortaleza confirmó los elecretos del Concilio octavo general, renovando la deposición y anatema contra Focio. El Emperador indignado encerró en una carcel al legado, y en ella le tuvo por el largo espacio de

treinta dias.

Murió Basilio. Le sucedió el año 886, Leon IV el Prudente. Este Emperador era cristiano. Mandó dos de sus oficiales a la Iglesia de Santa Sofia con el encargo especial de manifestar los crimenes públicos y horrendos que oprimian la conciencia de Focio y le hacian indigno de la Silla Patriarcal.

Fue enviado al destierro, en el cual murió impenitente. Creen algunos historiadores, que en castigo de su rebeldia, el Emperador le mandó sacar los ojos, pena bárbara muy admi-

tida en aquellos tiempos.

Con la muerte de Focio no se estinguió su error. Se aumentó en los tiempos del Patriarca Nicolás Chrisabergo, por el año 981. Aun tomó mayor incremento en el patriarcado de Sisinio, su sucesor, por el año 995. Sergio, tambien Patriarca, continuó fomentando el cisma. Pero cuando desplegó todas sus fuerzas fue en el sigle xi, en los tiempos de Miguel Cerulario. Era este de noble estirpe; pero de innoble conducta. Por delito de rebeldía, el Emperador Miguel Platagonio lo mando encerrar en un monasterio, del cual no salió hasta el reinado de Constantino Monomaco, el año 1043. Convencido Cerulario de que todo cisma es débil cuando no tiene doctrina propia, dió al cisma de Focio lo que en realidad le faltaba. Compuso una coleccion de máximas erróneas, heréticas, escandalosas, con las cuales se empeñó en formar una secta. Logró conseguirlo.

por desgracia. En nuestro humilde concepto, este, mas bien que Focio, puede ser considerado como el verdadero fundador del cisma. Ambos, no ebstante, han hecho mucho daño á la Iglesia por su obstinacion contra la Santa Sede.

XX. El Papa Leon, para contener en su marcha á los hereges, envió tres legados á

Constantinopla.

Estos se acercaron amistosamente à Cerulario con el fin de atraerlo à la buena causa; pero
convencidos de que nada podian obtener, lo escomulgaron. Cerulario, aconsejado por su irritacion, se erigió en juez supremo, y lanzó sus
excomuniones contra el Papa, contra los legados y contra los adictos al Papa y los legados.
Ademas hizo escribir libros infamatorios contra el Papa, y los esparció con admirable profusion por todo el mundo católico. Sus calumnias revelaban su despecho. No podian tener
fuerza, porque solo eran indicio de su cólera y
su venganza.

En 1058, por su obstinación, fue despojado de su dignidad y enviado al destierro, donde

murió sin dar señales de penitencia.

XXI. En tiempo del Emperador Miguel Paleólogo, el cisma volvió á tener grandes proporciones; pero espantado este Emperador con los escándalos que el cisma ocasionaba, escribio una carta al Papa Gregorio X rogándole que en un Concilio pusiera termino al cisma y buscara los medios mas aptos para llegar á la deseada union.

En el año 1272 se celebró un Concilio en Lyon, en el cual, despues de tratar de la Tierra Santa, de la disciplina de la Iglesia y otros asuntos importantes, se examinó con cuidado especialisimo la cuestion del cisma. Se redactó una fórmula de fé que debia ser admitida por todos los que quisieran la union. Fue llamado al Concilio el Patriarca de Constantinopla, y con el los demas prelados de Oriente que desearon seguirle.

XXII. Asistieron a este Concilio 500 Ohispos, 70 abades y unos mil prelados y sacerdotes de inferior orden gerarquico. Se hallaron en él dos Patriarcas de Oriente, el de Constantinopla y el de Antioquía. Asistió San Buenaventura. Santo Tomás murió antes de llegar al Concilio en Fossanova. Presidió el mismo Soberano Pontífice. El acta de union fue firmada por todos, y los embajadores mismos de Constantinopla la suscribieron en nombre del Emperador Miguel. Terminado el Concilio, escribió Gregorio X una larga carta al Emperador, dándole cuenta de todo lo acordado y ocurrido en el Concilio.

XXIII. En la sesion cuarta se leyó la carta del Emperador Mignel Paleólogo, en la cual protestaba que su fé era la verdadera fé de la Iglesia romana; que admitia la procesion del Espíritu Santo, del Padre y del Hijo, como los católicos;

que no negaba la existencia del purgatorio; que admitia la validez de la Sagrada Eucaristía consagrada con pan acimo; que, en fin, en lo eclesiástico se inclinaba ante el Soberano Pontífice, cabeza visible de toda la Iglesia. Despues de hacer esta declaracion, el Emperador rogaba que en todo lo que era disciplina, se le permitiese conservar el rito antiguo de los griegos. Muchos prelados de Oriente se espresaron en igual sentido.

XXIV. Leida la carta del Emperador, Jorge Acropolita, embajador de Constantinopla, declaró que su soberano admitia el credo de la Iglesia romana; que reconocía el primado universal del Soberano Pontífice; que jamás se apartaria de la fé que acababa de profesar. Los legados de los Obispos griegos hicieron la propia declaracion. Entonces los Padres del Concilio, llenos de júbilo, redactaron la profesion de fé, obligatoria para todos los fieles.

XXV. En Constantinopla se celebraron dos Sínodos para resolver las cuestiones que se suscitaban con motivo ó pretesto de los decretos del Concilio de Lyon. Los Emperadores se mostraban católicos con las palabras, y cismatidos con su conducta. Los griegos por desgracia, cada vez se fueron alejando mas de la Iglesia, no por fanatismo contra ella, sino por la ignorancia en que vivian y el sumo empeño con que se procuraba que no fuesen instruidos en la doctrina católica.

XXVI. En el año 1439 los griegos, viéndose oprimidos por los turcos, volvieron sus ojos a Europa, y conocieron que no hay verdadera fé, que no es viva, que es muerta la fé, cuando no están unidos los hombres que la profesan al Soberano Pontífice.

Eugenio IV, que deseaba con ardor la reconciliación de los orientales, convocó un Concilio en Ferrara, que despues, por causa de la peste fue trasladado á Florencia. Fueron invitados los griegos. Asistió el mismo Emperador Juan Paleólogo en persona. Le acompañaron el Patriarca de Constantinopla y muchos otros Prelados y sacerdotes y griegos, hasta el número de 700. Se examinaron de nuevo todos los puntos ya resueltes en el Concilio de Lyon. Marcos. Arzobispo de Efeso, fue el cismático mas obstinado. Se oponia con todas sus fuerzas á la admision de la palabra Rilioque, por mas que hasta la evidencia se le demostrara, que si el vocablo era nuevo, la idea, la cosa que significaba, era tan antigua como la revelacion del Misterio.

El Concilio, sin embargo, mantuvo con nue-

vo decreto esta necesaria palabra.

XXVII. Despues se examino la cuestion del pan que deberia adoptarse para la consagracion. Los griegos querian pan fermentado o con levadura; los latinos lo querian acimo o sin levadura. Pero esta cuestion quedo pronto resuelta, porque todos convinieron, en

que le esencial de la materia remota para este Santísimo Sacramento es el pan, y el tener ó no levadura, solo es variacion accidental que no afecta à la validez del Sacramento. En este sentido se redactó el decreto del Concilio, dejando á las dos Iglesias en libertad de seguir consagrando segun su antiguo rito. Los latinos adoptaron el pan ácimo, y los griegos el fermentado.

XXVIII. En lo tocante al Purgatorio, el Concilio estableció el dogma católico, no fundándolo ni creándolo, sino definiéndolo, declarando á todos los fieles cuál es la verdadera y

única fé de la Iglesia.

XXIX. Tambien admitieron los griegos la doctrina católica acerca de la salvacion de los justos, y la gloria y la vision beatifica con que premia Dios á los que abandonan la vida con alma pura, ó á los que despues de la muerte se han purificado por medio de los tormentos del Purgatorio, borrando las manchas que en sus almas dejara el reato de pena temporal, ó las reliquias de los pecados ya perdonados por medio de la penitencia.

La cuestion del primado del Soberano Pontifice fue agitada con mucho calor. Tambien en este caso Márcos, Arzobispo de Efeso, combatió con lastimosa obstinacion la prerogativa del Vicario de Jesucristo, de la Piedra sobre la cual está fundada la santa é indestructible Iglesia de Dios. Desgraciadamente, a pesar del decreto del Concilio, Marcos arrastro en pos de si no pocos Prelados orientales.

XXXI. Los armenios, llamados por el Papa, vinieron al Concilio; pero eran tan ignorantes, que para profesar la fe, necesitaron estudiarla antes. Tambien comparecieron los jacobitas, acudiendo al llamamiento del Soberano Pontifice.

El Emperador de Antioquía envió embajadores al Concilio, para dar testimonio de su obe-

diencia al Papa.

Los griegos al llegar a Oriente olvidaron en su mayor parte lo definido en Florencia. En 1453 su imperio fue destruido por el alfange islamita. ¡Justo castigo de su obcecacion!

# CAPILULO X.

### Heregias del siglo XI.

#### ARTICULO PRIMERO.

Estéban y Lisoyo, I.—Los nicelaitas y los incestuosos, II.—Berengario, III.—Su condenacion, IV. —Su condenacion y muerte, V.

I. No huvo heregias en el siglo décimo. Por esto no hacemos ni es posible hacer mencion de ellas, y desde el nono saltaremos al un-

décimo siglo.

La primera heregia de este siglo fue una especie de recuerdo del maniqueismo. Fueron sus autores ó fundadores dos sacerdotes apóstatas, llamados Estéban y Lisoyo. Tuvo principio esta secta en Orleans de Francia. Una señora italiana, olvidada de sus deberes de mujer, y amiga del escándalo y la desenvoltura, fue el mas activo agente de esta secta. Con su corrupcion logró la corrupcion de muchas almas.

Negaban estos heresiarcas la doctrina de la Iglesia acerca de la Trinidad, la Creacion, la Encarnacion de Nuestro Señor Jesucristo y su Pasion Sagrada, el Bautismo, el Matrimonio, los premios y castigos, y otros dogmas que negaban ó desfiguraban de una manera escandalosa. Quemaban un niño á los ocho dias de nacido, y

guardaban sus cenizas para dárlas como Viático a los enfermos de esta secta.

Roberto, Rey de Francia, no pudiendo tolerar estos crimenes, condenó á muerte á los fundadores de esta secta, y murieron ambos abrasados por las llamas. (Fleury, lib. Lviii, n. 53.)

II. Otros heresiarcas en este siglo se apelidaron nicolaitas por el error que renovaron. Se fijaban principalmente en el odio al celibato

de una manera radical.

Los incestuosos se empeñaban en hacer creer que los parientes en cuarto grado podian contraer matrimonio sin necesidad de dispensa.

IH. Berengario nació en Tours. Estudió las ciencias sagradas y filosóficas y adelantó poco en ellas. Su ingenio bastante superficial, olvidando ó no comprendiendo las cosas grandes, se fijaba únicamente en las pequeñas, en las novedades ligeras, o retruécanos de palabras. Conociendo su escesiva vanidad, Tulberto, su preceptor, no cesaba de inculcarfe que renunciase a su propia opinion y en todo se amoldase a la enseñanza de la Iglesia.

Comenzo, sin embargo, a esponer sus errores en el año de 1047, siendo arcediano de Añagers. Al principio impugnaba el matrimonio, el bautismo de los niños, y otros doginas de nuestra santa fe; pero al fiu se limito a negarla presencia real de Jesus en la Sagrada Eucagista. (Fleury, fib. i.x., n. 65.)

1V. Berengario fue condenado por primera vez en el año 1050 en un Concilio celebrado en Romaña por el Papa San Leon IX. En el propio ano, en otro Concilio celebrado en Vercelli, fueron condenados Berengario y Scoto Erigena. Reinando Enrique I, fueron condenados en otro Concilio de Paris. Víctor II, sucesor del Papa San Leon, en un Sínodo celebrado en Florencia condeno nuevamente a estos heresiarcas y sus errores en 1055. En este año, en un Concilio celebrado en Tours, habiendo sido convencido de su error por el sablo Lanfranco, Berengario abjuto, prometio abandonar su herecia y no separarse jamás de la doctrina de la Iglesia. Pronto demostro que o su conversion no habla sido sincera, o que su espíritu fluctuaba con toto viento de doctrina. Cavo núcvamente en el error, y fue otra vez condenado en el año 1059 en un Concilio celebrado en Roma por el Papa Nicolás II. Tambien en este Concilio se arrepintió Berengario, confesó la fé católica, abjuró sus errores, y él mismo arrojó sus impíos libros en una hoguera.

Poco despues volvió à Francia, y con escándalo del mundo dejó la fé católica, volvió al error y publicó un libelo contra la Iglesia de Roma. Alejandro II, sucesor del Papa Nicolás, intentó convertirlo por medio del afecto y la correccion caritativa. Nada pudo lograr. El heresiarca le contestó con escandalosa altanería. Por su obstinacion volvió à ser condenado en

un Concilio celebrado en Rouen en el año 1665. Este Concilio fue confirmado por otro de Poitiers del año 1075. Por último, el año 1079 Gregorio VII celebró un Concilio en Roma, en el cual Berengario se retractó y confesó el dogma católico con toda la apariencia de conviccion y formalidad.

V. Esto, no obstante, al trasladarse á Francia, escribió un libro contra la abjuracion que últimamente había hecho en la capital del

Orbe católico.

Por fin, en el año 1080, en un Concilio celebrado en Burdeos, se convirtió con sinceridad, retractó su error, y admitió en todas sus partes la doctrina de la Iglesia. Murió el año 1088, á los noventa años de su edad, en el seno de la Iglesia, con todos los signos de una verdadera penitencia.

#### ARTICULO II.

## Heregias del siglo XII.

Los petrobrosianos, VI.—Enrique y sus discipulos, VII.—Son condenados, VIII.—Abelardo y sus errores, 1X.—Es condenado, X.—Su conversion y muerte, XI.—Sus particulares errores, XII.—Arnaldo de Brescia, sus errores y su condenacion, XIII.—Su sedicion y muerte, XIV.—Gilberto Porretano, XV.—Varios hereges, XVI.—Los valdenses, XVII.—Sus errores y condenacion, XVIII.

VI. Los petrobrosianos tomaron nombre del monge apóstata, Pedro de Bruis, que fundó su secta. Los errores de este heresiarca eran monstruosos. Era enemigo de los templos, los altares, las cruces, y negaba muchos dogmas de la Iglesia.

Fue condenado en el Concilio de Tolosa, presidido por el Papa Calisto II, que se celebro el año 1119. Ademas sus errores volvieron a condenarse en 1139 en el Concilio segundo de

Letran.

La muerte de Pedro de Bruis fue bastante digna de llamar la atencion. En el mismo Viernes Santo junto un gran número de cruces, y haciendolas quemar, sobre sus llamas mando asar una gran cantidad de carne para repartirla, en despreció de la Iglesia, y hacer que la comieran en aquel mismo dia las perso-

nas que le rodeaban. Las cosas sucedieron de otro modo. En la hoguera misma que para asar carne y darla a comer habia encendido, fue arrojado y quemado en el propio dia el mismo Pedro de Bruis. El preparo su suplicio.

[Altos juicios de Dios!

apostata, Hamado Enrique, que siguid a Pedro de Brnis, y aumento el número y la iniquidad y el escandalo de sus sectarios. Enrique era elocuente, y con hipocresia supo granguarse fama de santidad. En el Mediodia de Francia tuvo muchos que le siguieran. Su moral era inmunda, su Religion absurda y su conducta solo podia mirarse como un horroroso conjunto de escandalos y sacrilegios.

De Mans pasó a Poitiers, de Poitiers à Tolosa, y en este último punto esparció principalmente su venenosa doctrina. San Bernardo (epistola 241), dice describiendo los males que causaban estos heresiarcas, que por su predicación, corrompidos los pueblos, se despreciaban los Sacramentos, se insultaban los sacerdotes y eran violadas todas las cosas sagradas.

Enrique era de corrompidas costumbres. Su vida era licenciosa. Se cuentan de él crimenes que llenan de rubor. Eugenio III le envió legados para que lo convirtieran. Entre ellos, era uno San Bernardo, quien en el año 1147 (en la epistola 242), se gloría de que no fue infructuosa su mision contra estos fiereges. Ta comprenderán nuestros lectores que San Bernardo se gloriaba, no por él, como haria un hombre vanidoso, sino por Dios, de quien desciende todo don perfecto, y quien solo puede dar ineremento á las buenas obras.

VIII. El legado Alberico escomulgó á todos los que siguieron al nuevo jefe de secta. San Bernardo prometió á Enrique llevárselo á Claraval y admitirlo allí como monge, si queria hacer penitencia. Pero Enrique huia del Santo abad. Este no obstante, lo seguia predicando con mucho fruto en todos los pueblos contaminados por la heregia. Enrique cayó por último en poder de la autoridad legítima. No se le impuso ningun castigo ejemplar; pero no volvió mas á dar ruido en el mundo. Probablemente desterrado en algun pais lejano, encerrado en un monasterio, pasó el resto de sus dias sin atormentar á la Iglesia.

IX. Pedro Abelardo nació en una pequeña poblacion, cerca de Nantes, el año 1079. Enseñó teología y filosofía con mucho crédito en Paris. Era elocuentísimo, sutil, muy erudito, y aun mas lleno de vanidad que de erudicion. Su vida está llena de anécdotas que aquí no deben referirse. Sus escándalos con la sobrina del canónigo Fulberto, Eloisa, lo llenaron de confusion, y despues de mil y mil contratiempos, le obligaron á encerrarse, lleno de rubor, en un monasterio. En él vivió poco tiempo. Se trasladó á una propiedad del conde Champagne, en

la cual fundó una escuela que adquirió mucha celebridad. Escribió tambien un libro con bastantes errores acerca de la Santísima Trinidad. Este libro fue condenado en 1121 en un Concilio celebrado en Soissons. Abelardo, con sus

propias manos, arrojó su obra al fuego.

Abelardo, á pesar de esto, continuó enseñando y proclamando su errónea doctrina, por el largo espacio de diez y ocho años. San Bernardo intentó corregirlo caritativamente; pero no adelantó nada. En un Concilio celebrado en Senz el año 1140 debia Abelardo defender sus doctrinas; pero no se atrevió, porque sabia que eran falsas, que las impugnaria San Bernardo, que saldria vencido y aun confundido en la conferencia, que, en fin, el Concilio no podia menos de condenar sus errores y aun condenarlo á él si no se enmendaba. Abelardo, no obstante su jactancia, temio entrar en cuestion con San Bernardo. Este Santo Doctor, sin embargo, examino sus obras, las refuto y demostró hasta la evidencia que habia en ellas muchas proposiciones que debian ser condenadas. Lo fueron en efecto. Abelardo apeló a Roma, y aunque su apelacion era nula, por respeto á la Catedra Pontificia, no quisieron los Padres, estando la cuestion pendiente de la resolucion definitiva, pronunciar el anatema contra el mismo Abelardo. El Papa confirmó la sentencia del Concilio, y como herege anatematizo al

XI. Antes de saber la resolucion del Papa. Abelardo se encaminaba á Roma con el intento de seguir su apelacion. Al pasar por Cluny. encontró al abad de este célebre monasterio. quien, en union con el abad del Cister, lo persuadieron á que fuera á Claraval y se reconciliara con San Bernardo. Ast fue en efecto. Abelardo recibió la bendicion de San Bernardo conoció y retractó sus errores, y con la oportuna licencia de la Santa Sede, se encerró en Cluny, donde vivió de una manera ejemplar hasta poco antes de su muerte. A los dos años de estar en este monasterio, esperimentó una horrible enfermedad, que puso en peligro su vida. Por cambiar de temperatura, se le trasladó al Priorato de San Marcelo en la Borgona, donde murió como buen católico, despues de recibir con edificacion todos los Santos Sacramentos, el dia 21 de abril de 1142, á los 62 años de edad.

XII. Los errores de Abelardo son muchos. Son heréticas las fórmulas con que intenta esplicar el misterio de la Trinidad. Sostenia que el Padre tiene todo el poder, él Hijo algun poder, y el Espíritu Santo no tiene poder ninguno. Esto era destruir la unidad de Dios, era, en una palabra, negar á Dios. Como los pelagianos, sostenia que el hombre puede hacer el bien sin auxilio de la Divina Gracia. Ademas cayó en varios otros estravagantes errores, acerca del pecado original, de la Encarnacion,

de la humanidad de Jesucristo, etc., etc. Algunos escritores han querido defenderlo, diciendo que estes errores no eran suyos. Esto equivale à decir que no sabian leer los hombres, los Prelados, los santos Doctores, los Concilios y aun los Papas de su tiempo. Este es insostenible. Por qué no dijo Abelardo al ser impugnado por San Bernardo: ¿ yo no he sostenido eso; esas no son mis palabras; esos errores, en fin, no son mios? Abelardo no protesto, porque era acusado con verdad y justicia.

ATIII: Arnaldo de Brescia, el turbulentoheresiarca, enemigo de la Santa Sede, fue discípulo de Abelardo, y se infestó con todos sus
orrores. Se vistió de monge, y en el año 1138
comenzó a esparcir su perniciosa doctrina. Declaró una implacable guerra á los sacerdotes,
á los Obispos, al Papa mismo, por lo que el llamaba bienes temporales. Sublevaba con la vehemencia de su predicacion declamatoria á los
pueblos. Ocasionó daños y escándalos irreparables.

El año 1139 fue condenado en el Geneilio segundo de Letvan. Ya condenado, se trasladó Arnaldo á Zurich, en la diécesi de Constánza. Alli, por la apariencia de virtud que nunca abandonaba, hacia gran daño á la Iglesia. San Bernardo escribió al Ohispo de Zurich yeal degado del Papa, encargándoles que ejercieran una escaz vigilancia sobre Arnaldo para evitar.

que impunemente sedujera con su hipocresia

á los mas sencillos fieles.

XIV. Arnaldo fue a Roma el año 1145, el primero del pontificado de Eugenio III. Con sus declamaciones contra el poder temporal del Papa, y su empeño en restaurar la antigua república ó imperio romano, con sus Senadores, sus Patricios, etc., etc., dió margen a disturbios y sediciones sin cuento. En una conjuración fue vencido y hecho prisionero, y juzgado segun las leyes, fue condenado a muerte. La pena de fuego era comun en aquel tiempo, y Arnaldo fue quemado y sus cenizas arrojadas al Tiber.

XV. Gisberto Porretano nació en Poltiers. Brimero, fue Canonigo y despues Obispo de esta ciudad. Poseia grandes conocimientos en Giosofía y teología. Era, sin embargo, hastante

adicto á las novedades y sutilezas.

Cayó en muchos y trascendentales errores agerca de la Trinidad, la Encarnacion, el Baumo y la predestinacion. Fue condenado por Eugenio III, el año de 1145. Gilberto, con humildad, acepto la condenacion, retractó sus errores y selvió al seno de la Iglesia.

AVI, En este siglo hubo otros hereges poco notables, Felmaro erro, acerca de la Sagrada Encaristia, no negando el Misterio, sino por la

manera con que lo esplicaba.

Tanchelino erro acerca de la Sagrada Eucaristia y del Orden sacerdotal, asegurando que la Comunion no aprovechaba al alma, y que el sacerdocio no es de institucion divina.

Joaquin, abad de la Calabria, compuso un libro contra Pedro Lombardo, en el cual sento algunas proposiciones no ortodoxas en lo tocante al dogma de la Santísima Trinidad. Este libro fue condenado por Inocencio XI en el Concilio III de Letran, celebrado el año 1215. Joaquin al morir, sometió su obra al fuicio de la Iglesia. Por esto Honorio III, sucesor del Papa Inocencio, no quiso que el abad Joaquin fuese contado entre los hereges.

Por el mismo tiempo aparecieron otros hereges, llamados apostólicos, que aparentaban una gran perfeccion, condenaban el matrimonio, y se entregaban al propio tiempo a todo linage de desordenes.

Pedro Waldo fue el fundador de la secta que lleva su nombre. Los valdenses aparentaban ser hombres perfectos, aunque en realidad estaban manchados con todos los mas inmundos crimenes. Renunciaban a la rigueza propia, y atentaban contra la propiedad agena.

En poco tiempo, solo en Poitiers, tuvieron los valdenses 41 escuelas de su secta. De ellos nacieron muchas sectas, de las cuales aquí no podemos hablar en particular. Baste decir, que estos heresiarcas tomaban el nombre de la bondad que se atribuian, de los jeles a quienes seguian, o las ciudades de que procedian.

XVIII. Estos hereges condenaban los bie-

nes temporales en la Iglesia, perseguian al clero, aborrecian al Papa, despreciaban casi todos los Sacramentos, se burlaban de las Ordedenes religiosas, escarnecian las Sagradas imagenes, fueron, en fin, los precursores de los albigenses, como estos y los Wieleffitas allanaron el camino á la reforma protestante.

Los valdenses fueron condenados primero por el Papa Alejandro III, en el año 1776, en el Concilio de Tours, y mas tarde, en los Concilios III y IV de Letran en los años 1179 y 1215.

### ARTICULO III.

—Los albigenses, XIX.—Sus costumbres, XX.—Su obstinacion, XXI.—Su antipapa, XXII.—Janto Domingo, XXII.—Montfort y su victoria. XXIV.—Su muerte. Ruina de los albigenses, XXV.—Seatencia del Concilio de Letran, XXVI.—Almerico, sus errores y su condenacion, XXVII.—Guillermo de San Amor, XXVIII.—Los Flagelantes, XXIX.—Los bermanitos, XXX.—

XIX: Los albigenses comenzaron a esparcir sus detestables máximas en Albi, ciudad que les dié el nombre, por el año 1198.

Despreciaban el Antiguo Testamento y del Nuevo solo admitian lo que les parecia, segun el caprióne o las conveniencias del momento. Despreciaban la autoridad de los santos Doctores de la Iglesia. Admitian como los maniqueos, des díases, ó des principios, malo el uno, bueno el otro. Veian que el Santo Bautismo no aprophaba a los niños. Condenaban el matrimonio, Sostanian que los Prelades y los Obispos. 20, deliam ser obedecidos. Rechazaban el culto. Eran en fin, una especie de sentina, en la cual se habian amontonado tedos los errores de los sigles que les habian precedido.

AX: Las costumbres de los albigenses eran horriblemente escandalosas. No conociam frene en sus crimenes. Se entregaban al robo, al adulterio, al sacrilegio y al asesinato con; um descaro que mas aun que por el crimen, por el estado de depravacion que revela la manera con que los crimenes eran perpetrados. Bebian como

agua la iniquidad.

XXI. Los albigenses fueron al principio tratados por la Iglesia con mucha mansedambre. Inocencio III les envió legidos y predicadores para que les anunciaran la verdad, y los exhortaran a penitencia. En todas las disputas fueron veneidos por los misioneros. El Obispo de Osma y Santo Domingo de Guzman, predicaron en los países infestados por las secta de Albir Los hereges, no haciendos caso de la predicación, apelando a la violencia, hundandose quiza de la mansedambre del Rapa, asesimaron traidoramente, al legado Radro, de Castelnan. Este embajador de la Santa Sede, al sentirse herido de muerte, volvió los cios a su verdugo y le dijos a pios te perdone y opmo yo

te he perdonadol» Este es el rencor de los enviados de la Santa Sede, contra los albigenses.

XXII. Los albigenses no contentos con separarse del Vicario de Jesucristo, queriendo levantar altar contra altar, crearon un antipapa a quien juraban obediencia. Estando este lejos de Tolosa, nombró como vicario suyo a un tal Bartolomé que se hallaba entre los sectarios y los empujaba por el sendero de la iniquidad.

XXIII. Santo Domingo puede ser considerado como el enemigo capital de los albigenses. Por el largo espacio de nueve años no ceso de predicar y escribir contra ellos. La Orden de Santo Domingo se encaminaba con su predicación y con todas sus saludables prácticas, a estripar el veneno sembrado en la sociedad por los hereges de Albi.

Muchos milagros bizo Santo Domingo para demostrar la verdad de su predicación; solo mencionaremos dos.

Habia escrito Santo Domingo una disertacion-para convencer a un inhigende. Este se la
pidió para examinar dos testes que citaba. El
Santo-no tuvo el menor inconveniente en entregársela. Por la noche , estando en elemedor
del fuego aquel heresiarea, en otros muchos
hereges como el mostró a todos el escrito de
Santo Domingo que teniden un poden. Al nerlo
dioe uno: arrojómoslo al fuego, yusi ardo; lo
que dice es false; y si no arde, lo que dice es

verdadero. El escrito fue arrojado al fuego por tres veces, y no ardió en ninguna.

Este prodigio no necesita comentarios.

En otra ocasion disputaba un albigense con Santo Domingo, y para resolver la cuestion, acordanon que los argumentos de ambas partes se escribieran y el pergamino que los contuviese fuera arrojado á las llamas; el que ardiera; deberia ser considerado como reprobado por el mismo Dios. Acepta Santo Domingo el reto; los dos escritos son lanzados al fuego; el del hierege se convierte en cenizas, y el del Santo fundador sale ilese de tanduras pruebas.

Este milagro abrió los ojos de muchos heresiarcas, y los trajo de nuevo á la santa fé de Jeancristo.

XXIV. Los albigenses se convirtieron en un ejército armado, que apelando à la rebeldía, con la violencia querian lograr el triunfo que no podian darles sus raciobinios. Mientras estos hereges quisieron disputar, la Iglesia les contestó con razones, con doctores y predicadores. Cuando por el contrario, tornándose en soldades, quisieron combatir, los católicos necesitaren unirse para rechazar su agresion. Este fue el origen de la crusada contra los albigenses. Publicóla el Sumo Pontifice el año 1210, concediende á los crusados las mismas indulgencias que se concedian á los de Jerusalen. Muchos se unieron al ejército católico de Montfort, contra el ejército de la heregía, mandado

por el conde de Tolosa. Dióse la primera batalla en las cercanías de Tolosa. Los albigenses eran mas de cien mil hombres; los católicos muches menos en número; pero tuvieron tan buena fortuna, que obtuvieron, gracias á la confusion de sus contrarios y la visible proteccion del cielo, una señaladisima victoria. Los hereges fueron completamente derrotados. Mas de treinta mil quedaron en el campo de - batalla. El ejército catélico tuvo pérdidas tan insignificantes, que apenas llegaron á ciento in in the comment of the training agreement sus baias.

TXV. El conde Montfort murió el día 25 de junio de 1218 en el segundo asalto de Tolosa. Su muerte merece aquí especial mencion. Estaba en el templo haciendo oracion; le dicen que el enemigo se acerca, y él esclama: «Dejadme que vea el Santísimo Sacramento.»

Vuelven á decirle que el enemigo está ya e encima, y el replica: «Permitidme que adore - cal Santisimo n inche e cai vergan es en en escara

177 Cuando hubo adorado la Sagrada Hostia, al levantarse, dijo: «Muraines post Aquel que ha - requerido moriripor nosdiresce a la aliquida

Entró en la accion pillevaba ventajas notables sobre el enemigo, se acercó demasiado á la muralla, y con una piedra lamada pob una maquina; los albigenses le destrozaron la cabeza y quedo muerto reasivinstantaneamente. - 2' a La guerra duró aun mucho tiempo. Abhijo de Simon de Mentfort no heredó con el condade el valorini la peticia militar de su padre. Luis VIII. Rey de Francia, continuó la guerra y murió en 1236, poco despues de apoderarse de Aviñon. A este monarca sucedió en el mando del ejército católico el Rey San Luis, quien tuvo la fortuna de poner fin a la guerra, haciendo un tratado de paz con el hijo del conde de Tolesa.

Los que miran à dos albigenses come inocentes victimes, deberian tener en cuenta que eran muchos y poderosos; que ellos eran dos investres; que ellos, icon sus actos de crueldad, llenaron de terror la cristiandad entera; que, en fin, si en unas ocasiones eran castigados como vencidos, en otras imponian terribles castigos como vencedores. Acerca de este punto, véase nuestra obra El Papa y los gobiernos populares. (Tomo 11, cap. vinty vx.)

AXVI. Estos bereges: fueron condenados en muchos Concilios particulares, que pueden verse en la obra y lugar citados en el parrafo antérior. Tambien fueron condenados por dinocencio allien el Cancilio lateranense cuarto, celebrado el año 1215. En el decreto de condenacion, este Consilio chumera todos los errores de los albigenses, y cafrente de ellos pone todos los merdaderos dogmas de la diglesia.

riales de Gristo. Este error que condenado por la Academia de Paris en 1207. Almerico apelo al Papa, y el Papa no selo confirmo da primera sentencia, sino que obligo al heresiarca a que se retractara públicamente de su torpe derror. Así lo hizo.

Los discipulos de Almerico añadieron a este cotros errores aun mas estrambóticos. Todos fueron condenados en 1215 en el Concilio cuarto de Letran.

XXVIII. Guillermo de San Amor, doctor de la Sorbona, se declaro acerrimo adversario de las Ordenes religiosas llamadas mendicantes, que profesaban la pobreza. En su tibro Arversus mendicantes sento muchas proposiciones impias, que en un sólido y bellisimo opúsculo refuto Santo Tomás de Aquino. Los errores de Guillermo fueron condenados por Alejandro IV el año 1252.

XXIX. En 1274 comenzó en Peragia la secta de los flagelantes. Esta heregía fue bastante singular. Sus secuaces decian, que no podia salvarse todo el que por el espacio de un mes no se azotase de una manera horrible dos veces todos los dias. Despreciaban a los cristianos que buscaban la perfeccion por distinto camino, y llegaron sus escándalos hasta el punto de que el Papa Clemente VI tuviera que condenarlos y escribir á los monarcas de Alemania, Inglaterra y Francia, advirtiéndoles que debian adoptar precauciones contra los sedi-

ciosos flagelantes. Parece mentira que hiciera tantos prosélitos una secta tan estúpida. (Fleury hibro exexes, n. 62.)

XXX. Tambien pulularon mucho en el siglo XIII los hereges llamados hermanitos. Los
fundadores de esta secta fueron dos frailes de
San Francisco, ambos apóstatas, Pedro de Macerata y Pedro de Fosombrone. Obtuvieron estos la oportuna licencia para reunirse en un
lugar solitario, del Papa Celestino V. Este Soberano Pontífice autorizó la piedad, porque en
su tiempo aun no se habia vislumbrado el crimen. Bonifacio VIII, conociendo el espíritu y la
doctrina de la nueva secta, la condenó como
herética, pues queria introducir una absurda
distincion en la Iglesia, dividiendo los fieles
en justos, que eran ellos, y-carnales, que eran
todos los que no les seguian.

En 1318 condeno tambien el Papa Juan XXII esta heregia.

atomic problem, and the control of t

#### Heregias del siglo XIV.

 Los beguardos y beguinas, XXXI. — Marcillo de Padua y Juan Janduno, XXXII. — Juan Wicleff, XXXIII. — El Arrobispo de Cantorbery. XXXIV. — El Concilio de Constanza, XXXV. — La presencia real, XXXVI y XXXVII. — Muerte de Wicleff, XXXVIII.

XXXI. Los beguardos y beguinas, pueden considerarse como divididos en dos clases: unos que fueron buenos y jamás se apartaron de la fé, y otros, que creyéndose perfectos, sostenian que para ellos ya no existia peligro de pecar, ni cosa que fuese mala, ni ley que les fuese obligatoria. Estas maximas no podían dejar de ser condenadas, y lo fueron por el Papa Clemente V en 1311, en el Concilio general celebrado en Viena del Delfinado.

XXXII. La heregia de Marsilio de Pádua y Juan Janduno, condenada como herética por el Papa Juan XXII, se reducia á tres puntos:

1.º Negar la gerarquia divina de la Iglesia.
 2.º Entregar la Iglesia al Emperador, a la

potestad civil.

3.º Despojar á las potestades eclesiásticas

de toda fuerza coactiva.

Esta heregia, en una palabra, era el protestantismo puro o el jansenismo tal cual se comprendia en el Sínodo de Pistoya y Prato.

XXXIII. Juan Wicleff comenzó a diseminar sus errores en el año de 1374. El origen de su apostasía fue una venganza. Era elocuente y tenia instrucción. Sus doctrinas tuvieron prosélitos y produjeron escandalo. En un Concilio reunido en Lóndres, Wicleff, habiendo esplicado sus máximas erróneas lo mejor que pudo, dandoles ante el tribunal interpretaciones católicas, fue absuelto, con la condicion de que en lo sucesivo guardaria silencio. Esta injusta y cruel indulgencia, produjo resultados funestisimos.

AXXIV. Se unió á Wicleff un sacerdote apóstata llamado Boley. Este por sus grandes crimenes habia estado en la cárcel mucho tiempo. Tenia grande ódió á los nobles y á los ricos, y comenzó á predicar por todas partes el esterminio, la muerte de los que eran nobles ó poseian riquezas. Con esta inícua predicacion se rodeó bien pronto de 200,000 demagogos, que siempre se encuentran en los paises corrompidos, cualquiera que sea el nombre de su gobierno.

Se acercaron al Rey; el monarca no quiso recibirlos; se hizo cundir la voz de que su negativa era debida al Arzobispo de Cantorbery, y el santo Prelado fue al punto inhumanamente asesinado.

XXXV. Los errores de Wicleff fueron condenados por un Concilio de Lóndres, por la Universidad de Paris, por el Papa Juan XXIII, y ademas en el Concilio de Constanza, en la sesion VIII, el año de 1415.

Los artículos de Wicleff, condenados en Constanza, son 45. No los enumeramos. Basta con decir, que están conformes en todo con lo que hemos apuntado de su heregia. Guerra al Papa, á los Obispos, á las Ordenes regulares, á los magistrados civiles, á todo, en fin, lo que sea autoridad.

Esta heregía no podia ser tolerada por ningun gobierno que quisiera no morir de una manera ignominiosa.

XXXVI. Los wicleffitas negaban o desfiguraban el dogma de la Sagrada Eucaristia. Por esto en aquel tiempo quiso Dios, que no solo con la razon, sino que tambien con milagros, fuese defendida la verdad católica. Contaremos solo dos prodigios.

Celebraba el Santo Sacrificio de la Misa Enrique Oton, sacerdote de la diócesi de Wirtzburgo. Por un descuido, el cáliz ya consagrado se le derramó sobre los corporales. En medio del lienzo bendito se grabó, con una perfeccion admirable, la imágen del Salvador y la de muchas piadosas Verónicas, que le limpiaban la sangre y el sudor del rostro. El sacerdote Enrique quiso ocultar el prodigio; pero hallándose en la hora de la muerte, lo confesó de una manera pública, y manifestó dónde estaba el corporal, objeto del milagro. Lo buscó y encontró la autodad eclesiástica, y despues de hacer muchas y

esquisitas investigaciones críticas, fue declarada la autenticidad del prodigio. El Soberano Pontífice, en un breve con fecha 31 de marzo de 1445, permitió que se tributase especial; honor al lugar del suceso, en memoria de tan singular milagro.

XXXVII. En Polonia unos cuantos hebreos, seduciendo con dinero á cierta criada católica, lograron apoderarse de una Hostia consagrada.

En una taberna, colocándola sobre una mesa, en medio de horribles blasfemias, los judios comenzaron à destrozar con un instrumento contante la Sagrada Forma. Notaron que despedia sangre por todas sus heridas, y llenos de terror la enterraron, ocultando el prodigio, en un jardin inmediato.

Pasó poco tiempo, y al recorrer un jóven: campesino aquel lugar, observó que desde la tierra se elevaban al cielo admirables resplandores. Se llena de religioso pavor, le anuncia à sus padres, estos à la autoridad pública y el clero y el gobierno civil, con la debida reverencia se acercaron al lugar santo, y en medio de un inmenso gentío, comprobaron la completa exactitud de lo que en su nombre contaba el muchacho.

En memoria de este hecho, Wenceslao, Rey, de Polonia, mandó edificar un templo en el mismo sitio en que el Arzobispo de Gnesnesse juraba haben visto los celestiales resplandores de la Sagrada Forma.

Los impios se reirán de estos milagros, nosotros los creemos, y tenemos compasion de los impios. Es lo único que contestamos á los espíritus soberbios que se atrevan á poner lími-

tes al poder infinito de Dios.

XXXVIII. La muerte de Wieleff fue herrible por las circunstancias que la acompañaron. Tenia preparado un violente y sacrilego discurso contra el mártir Santo Tomás de Cantorbery. Se gloriaba de desprestigiarlo en Inglaterra. De repente se vió acometido por una enfermedad que le causó la muerte. Nosotros vemos aquí el dedo de Dios. Digitus Dei est hic.

#### ARTÍCULO V.

#### Heregias de Juan de Hus y Gerónimo de ; Praga.

Juan de Hus, XXXIX.—Es condenado, XL.—Sus errores, XLI.—Asiste al Canctico de Constanza, LXII.—Inten'a fugarse, XLIII y XLIV.—Suobstinacion, XLV.—Su muerte, XLVI.—Geróni mo de Praga, Su muerte, XLVII.—Guerra de los Hussices, XLVIII.

XXXIX. En los primeros años del siglo xv, en tiempo del Rey Wenceslao, penetro en Bohermia la heregia de Wicleff. La Universidad de Praga, tan célebre entonces, se hallaba profundamente dividida entre los representantes, de las diversas naciones que la formaban. Juana de Hus, hijo de padres muy pobres, enemigo.

del partido tudesco, con su talento logró ponerse al frente de la fraccion de Bohemia, y por su orgullo y venganza se dejó arrastrar por espíritu de oposicion hasta proclamar la heregia wicleffita. Como era pobre y de nacimiento humilde, por despecho tronaba contra los nobles y los ricos. Esta fue la razon que tuvo para adoptar el pernicioso sistema de Wicleff.

XL. Juan de Hus tradujo à la lengua de Bohemia los libros de Wicleff. Tuvo algunos prosélitos, principalmente entre los doctores poco considerados y las gentes desvalidas. Sabido es que la nueva doctrina solo halagaba à las gentes despechadas que pretendian ejercer la venganza, olvidando todos los preceptos de Dios y todas las leyes del mundo.

Uno de los que siguieron á Hus, fue Gerónimo de Praga, quien en 1408, con el propio Hus, habia firmado la condenacion de las

obras de Wicleff.

Los husitas fueron condenados en un Sinodo de Praga. Hus apeló al Papa, y en Roma se confirmó la sentencia del Sínodo.—

Los husitas sin ningun freno ni miramientos, continuaron predicando sus falsas teorías, y proclamando por todas partes sus máximas sediciosas. ¡Duro escarmiento han sufrido los gobiernos que cometieron el escandaloso crimen de tolerar aquella funestisima predicacion!

XLI. Los errores de Hus, con escasa diferencia en la forma, en el fondo son muy parecidos á los de Wicleff. Su heregía en efecto no era en sustancia mas que un ataque sistemático á toda autoridad legitima. Era la demagogia modeina con una tintura religiosa en la superficie. Aunque en lo esterior, en las palabras con que se espresaba parecia cosa de fé, en la realidad, en su espíritu, en su doctrina, era un sistema esencialmente mundano, que tendia à negar el orden sobrenatural, destruir la gerarquía eclesiástica, suprimir la autoridad civil v restablecer el estado de las selvas. Aunque quiza los husitas no veian estas consecuencias, es lo cierto que sus principios arrastraban hacia ellas. El hombre que se despeña no ve ni sabe lo que hay en el fondo del abismo en que ha de sepultarse, y sin embargo, su caida naturalmente lo lleva al fondo del abismo. Todo el que se coloca al lado de un precipicio. es responsable de las consecuencias de su temeridad.

XLII. En 1413, en un Concilio romano, fue condena la heregia de Wicleff. Juan de Hus, al saberlo, se indignó contra los Padres del Concilio, y comenzó à infamarlos con satánica furia. En 1414 se reunió el Concilio de Constanza. Prévio un salvo-conducto, Juan de Hus asistió al Concilio; pero tan engreido estaba, y tan confiado en la impunidad del salvo-conducto, que en la misma Constanza comenzó à

predicar, segun su costumbre, declamanto de una manera horrible contra los Papas, los Obispos, los Emperadores y todos los legitimos representantes de la autoridad de Dios en la tierra. Hus habia recibido un salvo-conducto para sus crimenes pasados; pero no recibió, ni pudo recibir nunca un cartel de impunidad para sus atentados futuros. Si podia no ser castigad por sus crimenes, perpetrados en Bohemia, no pudo quedar sin escarmiento por los sediviosos discursos, por los insultos y furibundos ataques que en Constanza dirigia a todas los dignidades eclesiasticas y civiles.

En Constanza, pues, sin violar el salvo-conducto, Juan de Hus fue preso, y condenado a morir en las llamas. Debemos advertir, que momentos antes de perecer, todavía se rogaba al heresiarca que retractase sus errores y seria perdonado. El mismo se dió la muerte.

XLIII y XLIV. Al llegar Hus a Constanza, con jautaneiosa insolencia puso el salvo-conducto en la esquina de la ciudad y aun en las puertas de las Iglesias. Estó no podia menos de ser considerado como una especie de insulto, o como un alarde de ciega confianza en su impunidad. No obstante el hallarse suspenso por su propie Ol ispo, comenzó a celebrar, despreciando la densura de una manera publica, el Santo sacrificio de la Misa. Además, en todas partes ensalzaba a Wicleff, ponderaba su doctrina, y tronaba contra los Prelados de la Iglesia y los

magistrados civiles, diciendo que estaban en pecado mortal, y porque estaban en pecado mortal habian perdido su autoridad. Esto, unido á la tenacidad con que sostenia que populares possunt ad sum libitum dominos delinquentes corrigere, no podia menos de llamar la atención de todos los magistrados de Constanza. Hus intentó evadirse; pero fue descubierto y reducido á prision.

XLV. Hus fue citado al Concilio para que con toda libertad defendiese sus doctrinas. No pudo hacerlo, no por falta de libertad, sino por carencia absoluta de razon. Tan monstruosos errores no pueden nunca ser justificados:

Varios Obispos y caballeros de Roemia, el Cardenal Cembray, el mismo Emperador, trabajaron mucho para obtener su retractacion. No pudieron conseguirla. Lo que aqui asombra, no es el castigo justísimo que se impuso a Juan de Hus, sino el empeño abaurdo que habia en hallar pretesto para perdonarlo. Los gobernantes en aquel siglo estaban ciegos. No comprendian siquiera ouáles eran, cuales habian de ser por fuerza las consecuencias funestísimas de la impia y antisocial heregia de Hus.

XLVI. El Concilio pronunció la sentencia contra Hus. Fue, entregado al brazo secular, y el duque de Babiera lo entregó a los ministros de la justicia, y murió obstinado. Los que censuran á los Padres de Constanza por el castigo que impusieron a Hus, deberian igualmente censurar à todos los gobiernos, sin esceptuar los mas populares, porque jamas se ha conocido un gobierno tan lleno de magnanimidad como el de los Padres de Constanza. Los jetes de sedicion, cuando no quieren ni caun decir que se arrepienten; cuando se muestran horriblemente obstinados, no pueden ser munca tratados con indulgencia. No hay ley que no los condene. Absolverios es condenar la los pueblos. La libertad de los rebeldes es la muerte para los hombres pacíficos.

W XLVII. Gerónimo de Praga fue tambien castigado de una manera ejemplar en Constanza. Se le demostró hasta la evidencia que era reo de los mismos crimenes que su maestro Juan de Hus, y que como el habia promovido sediciones armadas en muchos puntos. No pudo negar estos cargos, porque se fundaban en hechos notorios, evidentes. En 1414 se retractó en el Concilio, pero luego dijo que su retractacion era nula, porque se la habia arrancado el miedo. En 1415 comparació de nuevo ante el Concilio, y mostrándose obstinado, como sedicioso fue entregado al brazo secular. El Patriarca de Constantinopla y el Obispo de Lodi, trabajaron mucho para convertirlo; pero nada lograron. Gerónimo de Praga murió en una hoguera.

XLVIII. No acabó la heregia con la muerte de estos heresiarcas. Sus discipulos continuaron esparciendo sus errores en Alemania, y al mando del temido Cisca, dueños de Bohemia, en batallas campales vencieron en tres distintas ocasiones à los grandes ejércitos del Emperador Segismundo. Digase si una secta que obra así puede ser dejada en plena libertad para que trastorne al mundo.

Todo error contra la fé, entraña un principio de ruina para la autoridad civil y la negacion de la paz para los pueblos.

Et nunc reges intelligite!

FIN DEL TOMO PRIMERO.

pia, y al mando del temido Cisco, duchos de Boltomia, en ladallas connectes remiera en tres distintas occationes à los presentacions del del Emperador State de la lata disco di conserta uno en manda en escapa de la colenza a la rematacione en escapa de la continda en merce e concede di consecue po de mina como articolo di consecue cing de la merce e concede di consecue cing de la merce e concede di consecue

Hannerey and hope

DEDUCES OFFICE THE ZEA

# INDICE

DE LOS CAPITULOS Y MATERIAS QUE CONTIENE ESTE IOMA PRIMERO.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Pága. |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Prólogo                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٧.    |
| CAPÍTULO PRIMERO.                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
| Heregtas del primer siglo,Simon Mago, IMenandro, IICerinto, IIIEbion, IVSaturnino, VBasílides, VILos nicolaitas, VII                                                                                                                                                                                                |       |
| CAPITULO II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |
| Heregius del sigio n.—Carpócrates, I.—Valentino, II.—Epifanes, III.—Prodicus, IV.—Taciano, V.—Severo, IV.—Cerdon, VII.—Marcion, VIII.—Apeles, IX.—Montano, X.—Catafrigios, Artoritos, Pepucianos, Ascodrógitos y Patalorínchitos, XI.—Bardasano, XII.—Teodoto, Artemon y Teodoto el platero, XIII.—Hermógenes, XIV. | •     |
| CAPÍTULO III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
| Heregias del siglo m.—Praxeas, I.—Sabelio, II.—Pablo de Sanzosata, III.—Manet, IV y V.—Tertu-                                                                                                                                                                                                                       |       |

| cieno, VI.—Origenes, VII a XI.—Negato y Aova-<br>cieno, XII, XIII y XIV.—Nepote, los Angélicos y<br>Apostólicos, XV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 35 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| CAPITULO, IV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -  |
| TO THE STATE OF THE PARTY OF TH |    |
| Heregias del siglo IV.— ARTICULO PRIMERO.—El                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |
| Gisma, I y II.—Heregia de los donatistas, III.—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
| Confutacion de San Agustin, IV y V.—Los Circunce-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    |
| liones. V.—Conferencia ordenada por Honorio, VI.—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    |
| Muerte de San Marcelino y Concilio de Cartago, VII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 62 |
| ARTICULO II.—De la heregia de Arrio, TARRAFO !.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
| -Origen de Arrie, VIIISus errores y favorece-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |    |
| dores, IX.—Sínodo de Bitinia, X.—Sínodo de Osio en                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |
| Alejandria, XI.—Concilio ecuménico de Nicea, XII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٠. |
| -Condenation de Arrio, XIII Formula de fe, XIV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •  |
| XV y XVI.—Destierro de Eusobio de Nicomédia y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |    |
| Carta maligna de Eusebio de Cesarca, XVII.—Des-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
| tierro de Arrio, XVIII y XIX Decreto sobre los                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    |
| cuatordecimanos, XX.—Cánones, XXI.—Fé del Con-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    |
| cilio, XXII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 77 |
| PARR VEO II.—San Atanasio nombrado Obispo de Ale-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •  |
| jandria, XXIII.—Concilio de Tiro, XXIV.—Acusa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    |
| ciones contra San Atanasio y su destierro, XXV.—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |
| Arrio espulsado de Alejandría, XXVI.—Su perjurio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |
| y horrenda muerte, XXVII.—Bautismo de Cons-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    |
| tantino y su muerte, XXVIII.—Division del impe-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
| rio, XXIX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 97 |
| PARRAFO IIIEusebio de Nicomedia, Obispo de Cons-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |
| tantinopla. Sínodos de Alejandríaiy Antioquia, XXX.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |    |
| -Concilio de Sardica, XXXI Concilio de Arles,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |    |
| XXXIIConcilio de Mitan y destierro del Papa Li-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
| berio. XXXIII.—Destierro de Osio, XXXIV.—Caida                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    |
| **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |

| de Osio, XXXV.—Falsa caida de Liberio, XXXVI.      |
|----------------------------------------------------|
| -Primera fórmula de Sirmis, XXXVIISegunda,         |
| XXXVIII.—Tercera, XXXIX. — Qué fórmula sus-        |
| cribió el Papa? XL - Suscribió la primera, XLI y   |
| XLII.—Vuelta de Liberio á Roma. Muerte de San      |
| Félix, XLIIIDivision de los arrianos, XLIV         |
| Concilio de Rimini, XLV hasta el XLVIII.—Muerte    |
| de Costanzo, XLIX.—El Emperador Juliano, Heregia   |
| de Lucifer, L                                      |
| PARRAFO IV Juliano el apóstata, LI Joviniano       |
| LIIValentiniano y Valente, LIIIMuerte de Li-       |
| berio, LIV.—Matanza de Valente. LV y LVI.—Lu-      |
| cio. Persecucion de los solitarios, LVII Mucre Va- |
| lente, LVIII.—Persecucion de Genserico, LIX, LX    |
| y LXI.—Unerico, LXII hasta el LXIV.—Teodorico,     |
| LXV y LXVI.—Leovigildo, LXVII, y LXVIII 130        |
| ARTICULO III Heregia de Macedonio, LXIX hasta el   |
| LXXIV.—Apolinar, LXXV hasta el LXXII.—Flvi-        |
| dio, LXXVIII.—Aecio, LXXIX.—Mesalinos, LXXX        |
| y LXXXI.—Los Priscilianistas, LXXXII.—Jovi-        |
| niano, LXXIIIOtros hereges, LXXXIVAudeo,           |
| LXXXV                                              |
|                                                    |
| CAPITULO Y.                                        |
|                                                    |
| Heregias del siglo v.—ARTICULO PRIMERO.—Elvi-      |
| dio, I.—Joviniano, II.—Basnage, III.—Vigitancio    |
| y sus errores, TV                                  |
| ARTICULO II Pelagio, V Sus errorres y suterfu-     |
| gios, VI.—Celestio y su condenación, VII.—Per      |
| versidad de Pelagio, VIII Concillo de Diospolis,   |
| IX.—El Papa San Inocencio, X y XI.—Nueva con-      |
| denacion de Josimo, XII.—Juliano, XIII.—Los se-    |
| nupelagiams, XIV - Los condena el Para Colosti-    |

| uo, XVLos predestinacianos, XVIGotescalco.        |      |
|---------------------------------------------------|------|
| XVII y XVIII                                      | 152  |
| ARTICULO III.—Errores de Nestorio. Es nombrado    |      |
| Obispo, XXSu crueldad. Aprueba el error de        |      |
| Anastasio, XXI.—Contradicciones. Mas crueldades.  |      |
| XXII.—Carta de San Cirilo. Respuesta, XXIII.—     |      |
| Los católicos se apartan de él, XXIV.—Carta á San |      |
| Celestino y su respuesta, XXV.—Amonestaciones ú   |      |
| Nestorio y anatematismos de San Cirilo, XXVI      |      |
| La sentencia del Papa, XXVIINestorio es citado    |      |
| al Concilio, XXVIII.—Es condenado, XXIX.—Se le    |      |
| intima la sentencia del Concilio, XXXConciliú-    |      |
| bulo de Juan Antioqueno, XXXISe confirma el       |      |
| Concilio por les legados del Papa XXXII Le        |      |
| condenan los pelagianos, XXXIIITurbulencias.      |      |
| El Emperador Teodosio, XXXIV.—Nestorio en el      |      |
| destierro, XXXVLeyes contra los nestorianos.      |      |
| XXXVI.—Esfuerzos de los nestorianos, XXXVII y     |      |
| XXXVIII,—Errores sobre Jesucristo, XXXIX.—        |      |
| Basnage, defensor de Nestorio, XL hasta el XLIII. | 16ñ  |
| ARTICULO IV Eutiques, XLIV San Flaviano,          |      |
| XLV.—Su Sínodo, XLVI.—Confesion de Eutique-       |      |
| en el Sínodo, XLVII.—Sentencia del Sínodo contra  |      |
| Butiques, XLVIII.—Quejas de Eutiques, XLIX.—      |      |
| Sua cartas ú San Pedro Chrisólogo y San Leon,     |      |
| Papa, L.—Cualidad de Dióscoro, LI.—Conciliábulo   |      |
| de Efeso, LII y LIII.—Deposicion de San Flaviano  |      |
| y Eusebio de Dorilea. Teodoro de Mosuepta, LIV    |      |
| y LVMuerte de San Flaviano, LVICarácter           |      |
| de Teodoreto, LVIIEscritos de Teodoreto con-      |      |
| tra San Cirilo, LVIII y LIX.—Dióscoro escornulga  |      |
| á San Leon, LX.—Teodosio aprueba el Conciliábu-   |      |
| le. Su muerte. Entran á reinar Santa Pulqueria y  |      |
| Maralana TVI                                      | 4 89 |

| PARRAPO II.—Bi Coucino de Catcedonia, L'Ait.—Cad-   |     |
|-----------------------------------------------------|-----|
| sa de Dióscoro, LXIII.—Es condenado, LXIV.—         |     |
| Condenacion de Eutiques, LXV,-Privilegio con-       |     |
| cedido al Patriarca de Constantinopla, LXVINo       |     |
| lo admite San Leon, LXVIIMuerte de Eutiques         |     |
| y Dióscoro, LXVIIITeodosio, jese de los enti-       |     |
| quianos en Jerusalen, LXIX Su crueldad, LXX.        |     |
| -Muerte de Marciano y Santa Pulqueria, LXXI         |     |
| Timoteo Eluro, Obispo intruso de Alejandría,        |     |
| LXXII Martirio del verdadero Obispo San Pro-        |     |
| terio, LXXIIIEl Emperador Leon, LXXIV               |     |
| Deposicion de Eluro, LXXVEl Emperador Ze-           |     |
| non, LXXVI.—San Simon Stilita, LXXVII.—Su           |     |
| feliz muerte, LXXVIIIPedro Mongo, Obispo in-        |     |
| truso de Alejandría, LXXIX                          | 196 |
| PARRAFO IIIZenon. Su Henoticon, LXXXPedro           |     |
| Mongo escomulga á San Leon, LXXXIPedro Fu-          |     |
| lon en Antioquía, LXXXIIFulon y su muerte,          |     |
| LXXXIII Acacio, Patriarca de Constantinopla,        |     |
| muere escomulgado, LXXXVI                           | 210 |
| CAPITULO VI.                                        |     |
| Heregias del siglo viARTICULO PRIMEROEl             |     |
| Emperador Anastasio, I.—Persecucion contra los      | ٠.  |
| eatólicos. Muerte de Anastasio, IILos acéfalos y    |     |
| y Severo, su jese, III.—Los jacobitas, IV.—Los      |     |
| Agnoitos, V.—Los Triteistas, VI.—Los corrupti-      |     |
| bles, VII.—Los incorruptibles, VIII.—Justiniano. Su |     |
| error, IX.—Hechos de este Emperador, X.—Cues-       |     |
| tion y obstinacion de los monges Acematas, XI       |     |
| y XII                                               | 215 |
| ARTICULO IILos tres Capítulos, XIIIVirgilio,        |     |

XIV y XV.—Respuesta á un herege, XVI. . . . . 220

### CAPITULO VII.

Págs.

Heregias del siglo vii.—ARTICULO PRIMERO.— Mahoma, I.—El Coran, II.—Sus dogmas, III. . . . 224

### CAPITULO VIII.

Heregias del siglo vin. — Los iconoclatas, I. — San German y el Emperador Leon, II y III. — Renuncia San German la Silla de Constantinopla, IV. — Le sustituye Anastasio, V. — Crueldad de Leon, VI. — Leon intenta asesinar al Papa, VII. — Carta del Papa, VIII. — Concilio de Roma contra Leon, IX. — La mano de San Juan Damasceno, X. — Muerte de Leon. Le sucede Copronino, XI. — Conciliabulo de Constantino, XII. — Mártires, XIII. — Tiranias de Constantino. Su muerte, XIV. — Leon IV y su hijo, XV. — La Emperatriz Irone quiere un Concilio, XVI. — Se define el culto de las imágenes, XVIII. — El Concilio de Francfort, XIX. — Nuevas persecuciones, XX.

## CAPITULO IX.

Heregias del siglo IX.—ARTICULO PRIMERO.—San Ignacio es arrojado de la Silla de Constantinopla, I.—
Le reemplaza Focio, II.—Es ordenado, III.—Paños que sufren los defensores de San Ignacio, IV.—Legados del Papa, V.—Apelacion de San Ignacio, VI.—Es depuesto en el Conciliábulo, VII.—Lo defiende el Papa, VIII.—El Papa depone á Focio y á los legados.

| gados, IX.—Bardas muere. Elevación de Basilio, X.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| -Focio depone al Papa. Esparce sus errores, XI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Muerte de Miguel y eleccion de Basilio para ocupar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| el Imperio, XII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ARTICULO II.—Concilio VIII contra Focio, XIII, XIV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| y XVFocio gana a Basilio, Muerte de San Igna-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| cio, XVI.—Focio vuelve & Constantinopla, XVII.—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Conciliábulo: Muerte de Focio, XVIII El Patriarca                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Cerulario, XIX Su muerte, XX Concilio de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Lyon, XXI y XXII.—Profesion de fé, XXIII.—Los                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| griegos, XXIV.—Su desunion, XXV.—Concilio de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Florencia, XXVI.—El pan ácimo, XXVII.—El pur-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| gatorio, XXVIIILos Bienaventurados, XXIX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Primado del Papa, XXXIstruccion á los arme-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| nios, jacobilas y ctiopes. Cisma de los grie-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| gos, XXXI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| the first of the f |
| CAPITULO X.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Heregias del siglo x1.—ARTICULO PRIMERO.—Es-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| téban y Lisoyo, ILos nicolaitas y los incestuo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| sos, II.—Berengario, III.—Su condenacion, IV.—Su                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| condenacion y muerte, V 269                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ARTICULO II.—Heregias del siglo xII.—Los petro-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| brosianos, VI.—Enrique y sus discípulos, VII.—Son                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| condenados, VIII.—Abelardo y sus errores, IX.—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Es condenado, X.—Su conversion y muerte, XI.—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Sus particulares errores, XII.—Arnaldo de Brescia,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| sus errores y su condenacion, XIII Su sedicion y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| muerte, XIV.—Gilberto Porretano, XV.—Varios                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| hereges, XVILos Valdenses, XVIISus errores                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| y condenacion, XVIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| RTICULO III.—Los albigenses, XIX.—Sus costum-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| bres, XX.—Su obstinacion, XXI.—Su antipapa,       |     |
|---------------------------------------------------|-----|
| XXII.—Santo Domingo, XXIII.—Monfort y su vic-     |     |
| toria, XXIV.—Su muerte. Ruina de los albigenses,  |     |
| XXV.—Sentencia del Concilio de Letran, XXVI.—     |     |
| Almerico, sus errores y su condenacion, XXVII     |     |
| Guillermo de San Amor, XXVIII.—Los flagelantes,   |     |
| XXIX.—Los hermanitos, XXX                         | 251 |
| ARTICULO IV Heregias del siglo xiv. : Los be-     |     |
| guardos y beguinas, XXXIMarcilio de Pádua y       |     |
| Juan Janduno, XXXIIJuan Wicleff, XXXIII           |     |
| El Arzobispo de Cantorbery, XXXIVEl Concilio      |     |
| de Costanzo, XXXVLa presencia real, XXXVI y       |     |
| XXXVIIMuerte de Wicleff, XXXVIII                  | 291 |
| ARTICULO V.—Heregías de Juan de Hus y Gerônimo    |     |
| de PragaJuan de Hus, XXXIXEs condenado.           |     |
| XL.—Sus errores, XLI.—Asiste al Concilio de Gons- |     |
| tanzo, XLIIIntenta fugarse, XLIII y XLIVSu        |     |
| obstinacion, XLVSu muerte, XLVIGerónimo           |     |
| de Praga. Su muerte, XLVIIGuerra de los           |     |
| 77 '' 3/7 3/71                                    |     |

# HISTORIA DE LAS HEREGIAS.

# HISTORIA DE LAS HEREGIAS,

POR

# SAN ALFONSO MARIA DE LIGORIO,

TRADUCIDA DEL ITALIANO Y ANOTADA

por

D. MIGUEL SANCHEZ, PRESBITERO.

Con aprobacion de la autoridad eclesiástica.

TOMO II.

MADRID:

astablecimiento tipografico, gravina, 21, á cargo de D. F. Gamayo.

1864.

# 

# HISTORIA DE LAS HEREGIAS.

### CAPITULO PRIMERO.

#### ARTICULO PRIMERO.

Heregias del siglo xvI.

PARRAFO PRIMERO.

Erasmo, I.—Sus doctrinas, II.—Principios de Lutero, III.—Entra en el convento. IV.—Sus doctrinas y sus vicios, V.—Cuestion de las indulgencias, VI.—Lutero es llamado á Roma. El Cardenal Cavetano, VII.—Entrevista de Lutero y el legado, VIII.—Lutero apela al Papa, IX, X.—Conferencia de Echio con los hereges, XI.—Bula de Lein X, XII.

I. Entramos en el siglo xvi, en el cual, como en una sentina de iniquidad, se reunieron en el protestantismo todas las antiguas heregias. Lutero fue el fundador de esta nueva secta. Algunos escritores creen, sin embargo, que Erasmus parit, ovat, Lutherus excludit pullos, ó, lo que es igual, que el nombrado literato fue el verdadero precursor del protestantismo. Por esto debemos comenzar

esponiendo algunas datos biográficos del famoso Erasmo. Nació en Amsterdam, ciudad de Holanda: su verdadero nombre era Gerardo; pero él lo cambió en Erasmo, palabra griega, que equivale á deseo. Siendo aun jóven entró en un convento de San Agustin, y profesó en él. Cansado mas tarde de la vida angustiosa del claustro, lo abandonó para mostrarse en el siglo tan licencioso en sus costumbres, como satírico y libertino en su lenguaje. Un historiador ha dicho que no abandonó Erasmo el convento sin haber obtenido antes del Papa la competente Bula de secularizacion.

Erasmo, como literato, tiene una reputacion solida y universal. Como hombre de inmensa erudicion, clarisimo ingenio y ameno estilo, nadie puede ni podrá nunca dejar de celebrarlo. Como teólogo, no obstante, fue ligero en demasía, y en no pocos puntos da márgen á que se le considere, ó como un ignorante algo mas que vulgar, ó cual un malvado precursor de Martin Lutero. Los heresiarcas del siglo xvi casi todos respetaban á Erasmo como maestro.

Lo cierto es que si el gran literato de Amsterdam no fue herege, sus palabras y su osadía dan sobrados motivos para condenarlo como tal.

II. Agitabase en aquel tiempo en Alemania una gran cuestion entre los teólogos y los literatos. Creian unos que el renacimiento de las ciencias y artes paganas en su fondo y en su forma era contrario al cato-

licismo. Creian otros, por el contrario, que los antiguos filósofos y oradores de Atenas y Roma debian ser consultados y estudiados, y aun venerados casi hasta con idolatría. Los primeros por condenar la esencia del paganismo, que ciertamente era abominable, rechazaban el lenguaje de Platon y Demostenes, de Ciceron y Virgilio, que eran sin duda dignos de estimación por la admirable belleza de sus formas. Los segundos, seducidos por las bellas formas del paganismo, quizá y sin quizá en muchos casos se dejaron pervertir por su perniciosa esencia. A la primera escuela pertenecian los partidarios de Aristóteles, los llamados Escolásticos, los que en fin esponian sus ideas, siguiendo el método de Escoto ó Santo Tomás. Pertenecian á la segunda escuela los filósofos y literatos amigos de novedades, que, como Erasmo, se creian en el deber de agotar el diccionario de los insultos cuando se trataba de escarnecer á los teólogos católicos que rehusaban aceptar las formas paganas resucitadas por los partidarios del renacimiento.

Nada mas fácil que conciliar estas dos escuelas. La primera solo se fijaba en pensar bien, que es lo esencial. La segunda, olvidando lo principal, que es la doctrina, solocuidaba de lo accesorio, que es la forma ó el lenguaje con que las ideas se esponen. Unos y otros erraban, puesto que lo bueno, lo mejor consiste en pensar bien y espresarse con buenas formas; pero no podemos menos de

consignar que la falta de los escolásticos que despreciaron la belleza de las formas, es nada en comparacion de la inmensa falta, del enorme crimen que cometian los renacientes al olvidar completamente lo esencial de la doctrina, para fijarse unicamente en lo

accidental del lenguaje.

Erasmo fue, sin embargo, estimado por los Papas. Pablo III quiso nombrarlo Cardenal, y lo escitó para que escribiera contra Martin Lutero. Bernini asegura que Erasmo murió como hombre de malas costumbres, pero no como un apóstata. Otro celebre historiador, Varillas, afirma que Erasmo permaneció siempre firme en la fé por mas que trabajaron Lutero y Zuinglio para arrastrarlo á su partido.

Murió Erasmo en Basilea á los 70 años de

su edad, en 1536.

III. Estando Alemania perturbada con las disputas entre los renacientes y los escolásticos, llegó el Breve de Leon X espedido en el año 1513. Para comprender toda la importancia de este documento pontificio, necesitamos esponer algunos hechos biográficos.

Nació Martin Lutero en Isleben, pequeña población de Sajonia, en 1483. Sus padres eran plebeyos. Algunos historiadores han querido ver la mano de Belcebú en el nacimiento de este heresiarca. El mismo Erasmo indica en una carta que Lutero pudo contrazon apellidar padre al principe de las tineblas. Quiza daria margen a esta creencia la frecuencia con que el heresiarca se supolicio

nia en estrechas relaciones con el diablo. Sabido es que este heresiarca se jactó muchas veces de haber comido sal, de haber disputado y aun luchado con el demonio. Debemos aqui estractar una de las conferencias infernales que con mucha estension v mucha formalidad cuenta el mismo Martin Lutero.—Nadie ignora que este heresiarca era sacerdote, y que por el largo espacio de quince años, como tal sacerdote, habia estado celebrando diariamente el Santo sacrificio de la Misa. Un dia, dice él, se le acercó Belcebú y le dijo: «¿Qué seria de tí, si en estos quince años, adorando la sagrada Hostia, hubieses estado cometiendo actos de criminal idolatria?»

A lo cual respondió Lutero: «Yo he sido ordenado por mi Obispo, y lo he hecho todo por obediencia.» Y replicó el demonio: «Esto no puede servirte de escusa, porque los turcos y los gentiles tambien ofrecen sacri-

ficios por obediencia.»

Basta referir esto para comprender hasta que punto alcanzaba el fanatismo horrible de Lutero, y los motivos que han tenido los católicos para suponerlo en familiaridad intima

con el principe de los demonios.

IV. Este heresiarca llamabase Martin Luder; pero no pudiendo su orgullo tolerar la ignominia en su propio apellido, por evitar la innoble significacion de esta palabra, añadiendole algunas letras, la troco en Lutero.

En sus primeros años recibio una regular, educacion. Tenia talento; su aplicacion era

grande, y despues de haber recibido una instruccion notable en letras humanas, pasó á continuar sus estudios á Erford, ciudad de la Turingia, en cuya universidad recibió el grado de doctor á la edad de 21 años. Era Lutero muy pobre, y solo á costa de grandes

esfuerzos pudo terminar su carrera.

Estando estudiando filosofía y jurisprudencia, salió un dia al campo, unido á otro estudiante. De repente el cielo se encapota. el trueno retumba y los relámpagos llenan con sus fulgores el espacio. Los momentos eran solemnes. Parecia que Dios, airado, lanzaba ravos v truenos contra su pueblo desde las nubladas crestas del Sinai. Lutero siente un profundo estremecimiento, abre los ojos, mira en su derredor, y vé que calcinado por un ravo el estudiante que le acompañaba, antes tan joven, tan lleno de vida, vacia en el suelo convertido en un trozo de carbon. Reflexionando entonces Martin Lutero, lleno de religioso pavor, esclama: «¡Mi compañero ha muerto! ¡Por qué no he muerto tambien yo?» Esta consideracion le obligó à levantar los ojos al cielo, pedir á Dios misericordia, y consagrarse al Señor con votos perpétuos en un convento de la Orden de San Agustin, que existia en el mismo Erford. Sucedió esto en el año de 1504.

V. Hecho ya fraile y sacerdote Lutero, por orden de sus Prelados debia, para ejercitar la humildad y humillar su soberbia, pedir publicamente limosna por las calles de la ciudad.

No quiso ejercer este acto de humildad. Se lo impedia su orgullo. Por esto, en 1508 dejó el convento de Erford, y se trasladó á la universidad de Wittemberg. Desempeñó en esta universidad, con bastante crédito, una cátedra de filosofía. Una controversia suscitada entre los individuos de su Orden, le obligó á dejar la cátedra v hacer un viaje á Roma. Tuvo la desgracia de ver á Roma con ojos bastante paganos. Cuando volvió á Wittemberg, sin advertirlo quizá, tenia una inmensa herida en su fé. A los 33 años de edad recibió Lutero el grado de doctor en teología. Hizo, á no dudarlo, profundos estudios, pero su ambicion y su soberbia le obligaron á ser siempre falso y superficial. Se espresaba Lutero con brillantez y energía. Éra de carácter resuelto, y nunca puso límites á su lengua. Tan grande era su vanidad, tan vergonzosa su jactancia, que no podia tolerar la contradiccion, y el mismo se llenaba de elogios, por no tener paciencia para esperar sus alabanzas de agenos lábios.

VI. Queriendo el Papa Leon X terminar la inmensa obra del Vaticano, comenzada por Julio II, concedió una indulgencia plenaria à todos los fieles que contribuyesen con sus voluntarias donaciones para la construccion del gran templo de San Pedro. El Papa dió facultades al Cardenal Alberto, Arzobispo de Maguncia, para la promulgacion del Breve. El Arzobispo encomendó la predicacion al célebre dominicano Juan Tetcel, profesor y predicador muy conocido en Alema-

nia. Indignado Martin Lutero porque no le habian confiado este honrosisimo cargo, juzgándose postergado, comenzó á predicar por espíritu de venganza contra lo que su despecho le hacia llamar abuso de las indulgencias. Con este motivo, Lutero dirigió dos cartas al Arzobispo de Maguncia. En la primera se quejaba de los abusos que á su decir se estaban cometiendo. En la segunda, pasando más adelante, fijaba noventa y cinco conclusiones, en las evales, si no se negaba, al menos se ponia en duda el valor de las indulgencias. Lutero dió una gran publicidad á esta segunda carta, y no contento con haberla hecho circular por toda: Alemania, mandó á sus discipulos que sostuvieran públicamente las noventa y cinco conclusiones en la universidad.

El dominico Tetcel refutó y condenó los errores de Lutero. El heresiarca, que no podia nunca sufrir con paciencia la impugnacion de su doctrina, contestó al Padre Tetcel en un lenguaje repugnante por su altanería, y escandaloso por la indole grosera de sus palabras.

VII. En 1518 Lutero mandó sus noventa y cinco conclusiones al Soberano Pontifice, y mostrando una humildad que solo tenia en sus labios, en el prólogo de su folleto estampaba las siguientes palabras: «Postrado á vuestros pies, me ofrezco á vos, Santísimo Padre, con todo lo que soy y todo lo que tengo. Dad la vida ó la muerte; aprobad ó reprobad; todo como os agrade. Reconoce-

ré en vuestra voz la voz de Jesucristo, que me habla y me dirige. Si merezco la muerte, no la rehusaré.»

Con estas bellas palabras pretendia Lutero sorprender al Padre Santo y prevenirlo er su favor.

El Papa, sin embargo, enterado de todo lo ocurrido, mandó a Martin Lutero que fuese a Roma para ser alli juzgado. El heresiarca, temiendo la imparcial justicia del tribunal, buscó fútiles pretestos para eludir el viaje. No queriendo Leon X confiar la causa a jueces alemanes, la puso en mands de su legado el Cardenal Cayetano, dándole al intento plenos poderes para proceder contra Martin Lutero.

VIII. El Cardenal legado entro Augusta y citó a Martin Lutero. Compareció este, y el Cardenal, para admitirlo a la reconciliacion de la Iglesia, le impuso tres condiciones:

1. Que reprobase las erroneas y heréti-

cas doctrinas que con tanto escandalo habia propalado:

2. Que en lo venidero no volviera a sostenerlas.

3.ª y última. Que prometiera no aceptar nunca doctrinas que estuviesen en oposicion con lo definido por la Iglesia. Lutero, en vez de humillarse como hahia ofrecido, y obedicer como debia, con irritante altanería contesto que su doctrina era sana, y que nada habia en ella contrario a los dogmas del catolicismo. Mny fácil fue al Cardenal Cayetano probarle todo lo contrario con palabras

terminantes de las conclusiones y discursos del propio heresiarca; pero este, ciego y sordo ya por la soberbia, solo podia ver y oir lo que lisonfeaba sus pasiones.

ocurria esto en Augusta, ciudad enteramente católica. Lutero se hallaba en ella sin ogarantias ni salvoconducto de ningun género. El Cardenal Cayetano pudo encervarlo en una carcel, y no lo hizo. No deberian ol-- vidar esta circunstancia los hereges que tanso declaman contra la pretendida intoleraneia del legado pontificio. Cayetano dió tiempo á Lutero para pensar y contestar. Despues de 24 horas de meditación, se presentó ante el legado en compañía de un notario público y cuatro Senadores de Augusta. Ante celles leyó un papel escrito y firmado por su propia mano, en el cual se encuentran las siguientes palabrasi « Yo venero y sigo a la Iglesia Romana en todos sus dichos y hechos, presentes, pasados y futuros. Si algo hubiese enseñado o enseñare contra la Iglesia, deseo que se repute como no dicho.» Esto no era suficiente. Lutero habia oca-

Esto no era suficiente. Lutero habia ocasionado un horroroso escándalo en Alemania, y estas palabras; dequestran que ni su arrepentimiento era sincero, ni pensabaten repararlas. Queria presentar su error como didosocuando mas, y era evidentemente heretico; y evidentemente, immeral, por lo meretico; y evidentemento, en la duda que le servia de fundamento, se descubren las vasgas; generalidades que se ham considerado siempre como un calculado pretesto para

salir de un apuro, dejando en pie toda la dificultad.

El Cardenal Cayetano trató de convencerlo apelando a los consejos de la razon. Todo era initil. Lutero se hallaba obstinado. En vez de retractar sus errores con humildad, se afirmó mas y mas en ellos con satánica soberbia. No queria obedecer; se proponia disputar. Recuso la autoridad del legado, y ofreció someterse al parecer de las universidades de Basilea, Friburgo, Lovaina y Paris.

IX. El Cardenal insistió en las tres primeras condiciones, y el heresiarca pidio y obtuvo nuevamente algun tiempo para responder. Un dia despues presento un escrito, en el cual, a sus errores contra las indulgencias, añadio muchos mas contra los méritos de los Santos y el valor de las buenas obras. Cayetano se vió en la necesidad de considerarlo como un herege. Lutero se retiró libremente de Augusta, y se traslado al punto de Alemania que por su propia voluntad quiso escogér. Teniendo en cuenta esto, y no olvidando que Lutero con su inmundo lentuaje no cesaba de vomitar calumnias contra el Papa, contra los Cardenales y Obispos, contra las Ordenes religiosas y aun contra los Reyes, fácilmente se comprenderá "que la unica falta, la gran falta del Cardenal Cayetano consistió en su inesplicable esceso de lenidad y condescendencia.

Lutero publico pocos dias despues una carta, en la cual, con insolente altaneria, se atribuia una victoria que solo se hallaba en su exaltada imaginacion. Cayetano no quiso ni aun contestarle. Hizo bien. Con los rebeldes no se disputa. Se les encarcela primero, y si no quieren convencerse, se les castiga despues. Toda autoridad se degrada cuando entra en negociaciones con los insurgentes. Lutero apeló al Papa contra el Cardenal Cayetano, y para aumentar el escandalo ocasionado, fijó en las puertas de las

iglesias copia de su inicua apelacion.

X. El Cardenal legado, convencido de la obstinacion del heresiarca, escribió al Elector Federico, encargandole que para bien de la Iglesia y tranquilidad de su reino, enviase al monge apóstata á Roma, ó al menos lo espulsara de sus Estados. El Elector, en vez de hacer lo que se le decia, entregó la carta al mismo Lutero. Este al verla, arrastrado por el furor, comenzó a lanzar calumnias y blasfemias contra el legado y contra la Santa Sede. El Elector Federico se hallaba unido al heresiarca, mas bien que por afecto al protestantismo, por odio al Cardenal Alberto, Arzobispo y Elector de Maguncia. La muerte de este Principe (de Federico) fue -bastante desgraciada. Hallandose de caza en el campo, sue acometido de repente por un accidente mortal. Sus amigos Lutero y Melancton, por mas que intentaron acudir con presteza, no pudieron recoger ni aun su ultimo suspiro. La muerte del Elector fue considerada por los católicos, y aun por los mismos protestantes, como un castigo del cielo.

XI. El dia 9 de noviembre de 1518 publicò el Papa Leon X una Bula acerca de las indulgencias, en la cual establece el dogma católico, despues de condenar los errores contenidos en las noventa y cinco conclusiones de Martin Lutero. Por este mismo tiempo escribió Echio, pro-canciller de Ingolstat. un libro importante contra la heregia luterana. Un año despues, en 1519, el mismo Echio celebró una conferencia con Martin Lutero en la ciudad de Leipsick por encargo del duque Jorge, tio del Elector Federico, y protector celoso de los católicos. El resultado de esta entrevista fue el que los dos contrincantes prometieran someterse al juicio de las Universidades de Erford y de Paris. Esta última resolvió la cuestion en contra de Lutero, y le condenó ciento cuatro proposiciones. Lutero entonces, segun su costumbre de insultar á todo el que no le era favorable, se desató en invectivas y denuestos contra los Doctores que habian firmado su condenacion en la capital de Francia.

En el propio año, poco despues, celebraron otra conferencia Echio y Lutero, a la
cual, por parte del protestantismo, asistió
Carlostadio. Se disputó con mucho detenimiento acerca del libre albedrío, de la gracia, las buenas obras, el Purgatorio, la potestad de absolver, los casos reservados, la
indulgencia y el primado de honor y jurisdiccion que por institucion divina tiene en
toda la Iglesia el Soberano Pontifice. En
esta ocasion Lutero, aunque algo mas tem-

plado en las palabras, anduvo, como antes, muy estraviado en la doctrina. En 1519 las Universidades de Colonia y Lovaina conde-

naron tambien la heregía de Lutero.

Murió en este año el Emperador Maximiliano I. Hubo un interregno de seis meses, en el cual logró Martin Lutero, merced á la agitacion de los espíritus, granjearse un número crecido de secuaces. Un año despues, el dia 17 de julio de 1520, publicó Leon X la Bula Exurge Domine, en la cual condenó los cuarenta y un errores principales de Lutero. Este heresiarca tuvo la sacrilega osadia de quemar públicamente la Bula pontificia en que era condenada su impía doctrina. Esto no obstante, el Soberano Pontifice apelaba á todos los medios de persuasion decorosa para atraer á los luteranos al gremio de la Iglesia. Convencido de que sus esfuerzos eran completamente inútiles, en otra Bula espedida en 1521 declaró Leon X que Lutero era herege, y pronunció sentencia de excomunion contra todos los que le habian seguido ó favorecido. Al quemar Lutero por venganza en la plaza de Wittemberg la Bula de Leon X y las Decretales, dijo las siguientes palabras, dirigiéndose al Soberano Pontifice: «Porque tu has contrariado al Santo del Señor (à Lutero), te conturbara el fuego eterno. Acometamos con todo género de armas al Pontifice, á los Cardenales, á los Principes, á todos los que favorecen al Papa. Lavemos con su sangre nuestriks manos

Asi hablaba el impio Lutero. Asi hablan todos los heresiarcas. Cuando abandonan la humildad que los mantiene en la fé, caen en la soberbia que les venda los ojos, les endurece el corazon y los arrastra al escándalo y la venganza.

## PARRAFO II.

La Dieta de Wormes, XIII.—Edicto de Cárlos V, XIV.—Dieta de Spira, XV.—Congreso de zuinglianos. Casamiento de Lutero, XVI.—Dieta de Augusta, XVII.—Otro edicto del César, XVIII.—Liga de Smalcalda, XIX.—La Poligamia, XX.—El Concilio de Trento y Lutero, XXI.—Division de los luteranos, XXII.—El Interim de Cárlos V, XXIII.—Propagacion de la heregía luterana, XXIV y XXV.

El primer Congreso fue la Dieta del imperio celebrada en Worms. Lutero aumentaba cada dia mas y mas su furor, y multiplicaba sus calumnias contra la Santa Sede. Cárlos V de Alemania y I de España, intentando favorecer al Sumo Pontifice, escribió al Elector de Sajonia para que le entregase á Martin Lutero, ó al menos lo desterrara de sus Estados. El Elector contestó que esperaba para obrar conocer la resolucion de la Dieta. Lutero deseaba hablar y defenderse en esta Asamblea. Por intercesion del Elector, Cárlos V le dió un salvoconducto, y escudado con este inmerecido documento entró en Worms el dia 17 de abril de 1521. Echio le preguntó en nombre del Emperador si confesaba que eran suyas las obras que

se le atribuian, y si se disponia à defenderlas. Lutero confesó al punto que los libros eran suyos, y que en cuanto à su defensa necesitaba tiempo para contestar. El Emperador le otorgó el plazo de un dia para que se decidiera. Vuelto à la Dieta, dijo Lutero que en sus obras habia dos cosas, la doctrina, de la cual no podia separarse (aunque de ella se apartaba todos los dias), y la polémica, en la cual se habia escedido contra sus adversarios. Echio le instó para que se esplicase con mas claridad, y solo pudo obtener una respuesta insolente.

Cárlos V, convencido de la obstinacion de Lutero, le mando abandonar la Asamblea-Pudo haberlo arrestado; pero por no violar el salvoconducto, por escrupulos legales, que los rebeldes no agradecen nunca, le permitió que se alejara de sus Estados con entera libertad. Bien deberian fijar en su memoria este hecho los incrédulos que tanto declaman contra el Emperador Cárlos V. Los Principes protestantes, los gobiernos revolucionarios, todos, sin una sola escepcion, faltando a sus mas solemnes compromisos, se han manchado con todo linage de atropellos, y han cometido siempre horribles atentados contra la seguridad individual.

XIV. El 26 de mayo de 1521 publicó el Emperador un edicto, en el cual declaraba que Lutero debia ser considerado como herege, y prohibia bajo graves penas que nadie lo recibiera en su casa ó le dispensase su proteccion. Declaró ademas que pasados veinte dias, término del salvoconducto, se procediese al arresto de Martin Lutero, cualquiera que fuese el punto en que se encontrara. El Elector Federico lo ocultó con grande esmero en un castillo próximo á la ciudad de Alstard, en la Turingia. Lutero permaneció encerrado algun tiempo en esta fortaleza, y por la soledad con que vivió en ella la llamó mas tarde su isla de Patmos. Diez meses estuvo en el castillo de Wartbourg. No perdió por desgracia el tiempo. En su prision compuso las obras mas impías y escandalosas.

XV. En 1529 se celebró otra Dieta en Spira, por órden del Emperador. En ella se acordó una paz impía, una transaccion con perjuicio de la verdad, que honra poco á Cárlos V. Algunos Principes luteranos presentaron una protesta contra lo hecho y acordado por Cárlos V, y apelaron además al futuro Concilio. Esta protesta les dió el nombre de protestantes, que llevan todavia los partidarios de la Reforma.

XVI. En el mismo año, en Masburg, se celebró un congreso de luteranos y zuinglianos, con el fin de establecer armonía entre los dogmas de ambos partidos. Asistieron por una parte Lutero, Melanchthon, Jonás, Osiandro y Brencio, y por otra Zuinglio, Ecolampadio y Bucero. Quedaron convenidos en todo lo que no examinaron; pero como era natural en un Congreso protestante, no pudieron ponerse de acuerdo en lo tocante à la Eucaristia, único dogma que intentaron examinar. Se celebraron muchas otras

conferencias, y todas tuvieron igual resultado. La unidad es la verdad, y en el protestantismo no hay ni puede haber unidad,

porque no hay ni puede haber verdad.

Por este tiempo celebró Lutero su sacrilego enlace con la monja Catalina de Bores, á la cual, en el mismo Viernes Santo, hizo salir de su convento. El dia mismo en que los judios crucificaron á Jesus, perpetró Martin Lutero este crimen execrable, que llenó de horror al mundo. Zuinglio, tambien sacerdote apóstata, despreciando la ley del celibato, quiso vivir en consorcio sacrílego. Zuinglio se adelantó á Lutero en este camino. Por respeto al Elector de Sajonia, que aunque protestante, aborrecia á los clérigos que se casaban, Lutero, con abominable hipocresia, aparentaba ante el Principe horrorizarse de un sacrilegio que, por otra parte, con gran vehemencia deseaba cometer. Lutero estrajo del convento à la monja Catalina en el año 1526. Esto hizo decir a Erasmo que en el protestantismo, como en las comedias, todo terminaba por un casamiento.

XVII. En 1530, en junio, se celebró la famosa Dieta de Augusta. Se hallaban reunidos en dicha ciudad el Emperador y los demas Príncipes del imperio. Al llegar la procesion del Corpus, los Principes protestantes no quisieron asistir á ella, fundándose en que les parecia una práctica supersticiosa. El Elector de Sajonia, que, segun la costumbre, debia llevar la espada del Emperador, consultó el caso con los teólogos protestan-

tes, y estos, para calmar sus escrúpulos. vimieron a decirle en sustancia, que si podia siempre faltar à Dios, no debia nunca, mientras fuese débil, disgustar al poderoso Monarca. Los hereges proceden siempre de igual manera. Se rebelan contra Dios al instante, y á las potestades civiles las colman de adulaciones, mientras no son bastante poderosos para destruirlas. Asistieron á esta Dieta Echio, Vimpina y Cocles por parte de los católicos, y en representación de los protestantes Melanchthon, Brencio y Schepsius. Los Principes luteranos presentaron al César una fórmula de fé compuesta por Melanchthon, que fue recibida por una gran parte de los hereges, y mas tarde adquirió una celebridad funesta, bajo el nombre de Confesion Augustana. En esta Confesion los protestantes hicieron gigantescos esfuerzos para redactar una fórmula de fé, tan católica en la apariencia como impía en la realidad. Los católicos no pudieron ser sorprendidos, y los luteranos por su parte quedaron bastante disgustados con las palabras demasiado católicas que en su esposicion habia empleado Melanchthon.

Este doctor y apologista del protestantismo fue por algun tiempo discipulo y admirador de Martin Lutero. Despues, cansado de la insolente altanería de su maestro, pensó hasta en librarse de aquella esclavitud, abandonando el partido de la Reforma. Lo cierto es que Melanchthon hablaba generalmente con templanza y algunas veces con

acierto acerca de la Santa Sede; que en la Confesion de Augusta empleó vocablos que parecieron á los protestantes demasiado papistas; que, en fin, cuando Francisco I quiso confiarle una cátedra de teología en la Unirversidad de Paris, se espresó en términos tan benévolos para con el Soberano Pontifice, que obligó á Lutero á formular una protesta enérgica contra sus palabras. Melanchthon se mantuvo en el protestantismo por compromiso, y vivió como un mártir de los

respetos humanos.

Ademas de la nombrada Dieta. XVIII. los zuinglianos celebraron otra en la cual redactaron una especie de confesion ó fórmula de fé distinta de la de los luteranos en todo lo tocante á la Sagrada Eucaristía. Cárlos V promulgo entonces un edicto, en el cual se concedia tiempo á los Príncipes v ciudades que habian abrazado el protestantismo, para que hasta el dia 15 de abril de 1530 declarasen si hasta el futuro Concilio querian convenir en la fé con la Silla Apostólica y con todo lo demás del imperio. Entretanto se dió órden á los Príncipes luteranos para que no permitiesen que en sus dominios se imprimiera ó innovase alguna cosa en materia de Religion, y para que desde luego se opusiesen y castigasen à los zuinglianos y anabaptistas. Los Principes protestantes no aceptaron este edicto, y pidieron licencia para retirarse. El Emperador publicó entonces otro edicto firmado por la mayor parte de los Principes, en el cual se

manda que todos permanezcan fieles á la antigua Religion, se condenan todas las nuevas sectas, y se exige á los heresiarcas que esten dispuestos á presentarse ante el Concilio ecuménico que se habia de celebrar

muy pronto.

XIX. Los Principes protestantes, despues de haber desobedecido el edicto imperial en 1531, se unieron en Smalcalda, ciudad de la Franconia, donde convinieron en resistir con las armas a la autoridad del Emperador. Consecuencia de esta liga fue la batalla de Albi, ganada en 1537 por el Emperador Cárlos V, en la cual fueron vencidos y hechos prisioneros el Elector de Sajonia y Felipe Landgrave de Hesse-Casel, fautores de la nueva heregía. Este último obtuvo el perdon, postrándose humildemente á los pies del Monarca.

XX. En 1539 Landgrave obtuvo de Lutero y de varios otros doctores de la Reforma un permiso por escrito que le autorizaba para restablecer la poligamia, teniendo dos mujeres al mismo tiempo. Esta autorizacion execrable se conserva integra, y puede verse en Bossuet, Historia de las variaciones, para eterna ignominia del protestantismo.

XXI. El dia 13 de diciembre de 1545 se inauguró el Concilio de Trento, bajo el Sumo Pontifice Paulo III, se continuó en el pontificado de Julio III, y despues de una larga suspension, fue terminado el dia 4 de diciembre de 1563, ocupando la Cátedra Pontificia el Papa Pio IV.

Lutero estaba á todas horas, y con voz muy alta, recomendando la necesidad de un Concilio ecuménico. Como su objeto era desobedecer y producir escándalo, cuando se le dió gusto, cuando vió que el Concilio se iba á celebrar, se declaró su mas acerrimo adversario. Conviene que para conocer su espíritu nos fijemos en la conducta de este heresiarca.

Quiso predicar las indulgencias, no pudo, y combatió con encarnizamiento al dominico Tezel, que fue elegido para este honro-

sisimo cargo.

Contra Tezel apeló al Arzobispo de Maguncia. Contra el Arzobispo de Maguncia, despues de negarse á ir á Roma, apeló al legado de la Santa Sede, que era á la sazon, en Alemania, el Cardenal Cayetano. Contra el Cardenal, apeló al Papa. Contra el Papa mismo, apeló, segun decia, al Papa mejor informado. Contra el Papa mejor informado. Contra el Papa mejor informado, apeló al Concilio, y contra el Concilio, apeló a Jesucristo.

Digase con franqueza si puede esperarse nada bueno, si es posible esperar nunca la paz de un hombre que procede con tan sistemática rebeldia y tan escandaloso engreimiento.

Lutero no quiso presentarse en el Concilio. Cuando los Padres se disponian para celebrar la cuarta sesion, recibieron la noticia de que habia muerto el heresiarca. Murió á la edad de 63 años, el dia 17 de febrero de 1546. Su muerte fue ocasionada por la embriaguez. Su cadáver fue llevado con gran solemnidad por los protestantes á Wittemberg. Melanchthon pronunció en latin su oracion funebre. Pomerano grabó la siguiente inscripcion sobre su sepulcro: Pestis eram vivus, moriens ero mors tua. Papa.

XXII. Los luteranos fueron citados muchas veces al Concilio; pero no quisieron asistir á él jamás. El Emperador Fernando, sucesor de Carlos V, los invitó espresamente; pero exigieron condiciones tan ridiculas y exageradas, que de ningun modo podian ser admitidas.

Por este tiempo se hallaban ya tan divididos, que contaban 56 sectas en su seno. Por esto quiza, por no poder ponerse de acuerdo en ningun punto, no hubo ningun protestante que se atreviese á representar á su partido en el Concilio.

XXIII. En 1547, en otra Dieta celebrada en Augusta, el Emperador Cárlos V restableció la Religion católica en aquella ciudad. Un año despues publicó el Interim, especie de fórmula, tan injusta y tan sacrilega como el Enótico de Cenon, la Ectesis de Heraclio ó el Tipo de Constante. En 1552, despues de haber vencido Cárlos V á Mauricio de Sajonia. ajustó con él la paz, y le concedió una libertad religiosa que no era justa ni conveniente, que bien pronto se convirtió en arma de guerra y persecucion contra los católicos. En 1556 Cárlos V renunció el imperio en su hermano Fernando, y se retiró al monasterio de Yuste en España. Murió el dia 21

de setiembre de 1558, á los 58 años de su edad.

XXIV. La heregia de Lutero pasó desde

Alemania á Suiza.

Los suizos no recibieron la fé hasta el año 1155. La perdieron en una gran parte el año 1523. Un tal Olao Petri, corrompido con el luteranismo en la Universidad de Wittemberg, unido á varios otros protestantes, logró pervertir al Rey Gustavo, é inducirlo á perseguir el catolicismo. Este Príncipe apóstata, ambicioso y cruel, colmó de angustias, el corazon de los católicos. Para engañar al pueblo quiso que se conservasen las antiguas ceremonias; pero para hacerse completamente dueño de la Religion, lanzó al fuego todos los libros ortodoxos que pudo encontrar, y materialmente infestó su reino con obras de propaganda anti-católica. Con esto y con cerrar las puertas de la justicia á los que se mantenian firmes en la fé, logró que en cuatro años el protestantismo se propagase de una manera horrible en sus Estados. A Gustavo sucedió en el trono su hijo Enrique XIV. Poco tiempo, sin embargo, conservo este la corona sobre sus sienes. Sublevado contra el su hermano Juan en 1569, le usurpó el cetro y lo espulsó del reino. Enrique habia abrazado el protestantismo con tanto ardor y tan fanática crueldad como su padre. Juan era católico antes de ocupar el trono. Mostró al principio grande empeño en unir la Iglesia de Suiza a la Santa Sede. Para ayudarle en su empresa, el Soberano Pontifice le envio un gran número de misioneros. El Rey, con el fin de allanar el camino á la conversion de los suizos, publicó una liturgia enteramente opuesta á la de Lutero. Para completar su obra, el Rey Juan propuso al Papa las cuatro siguientes condictiones:

1. 1. A Que los nobles no fuesen turbados en la posesión de los bienes eclesiásticos que habian usurpado durante la revolución.

2.ª Que los clérigos apóstatas que se habian casado, pudiesen, á pesar de los Cánones, conservar sus mujeres despues de la reconciliación.

3. Que se administrase la Sagrada Comunion bajo las dos especies.

4. Que se permitiese en los Divinos Ofi-

cios la lengua vulgar.

El Papa no pudo menos de rechazar estas condiciones. Quiza por un esceso de indulgencia hubiera podido admitir la primera. Las tres últimas no podian ser aceptadas de ningun modo sin perturbar la Iglesia y relaiar la disciplina en parte muy esencial. El Rev Juan vacilo al conocer la resolucion del Papa, no atreviéndose à decidirse por la fé católica, granjeándose la indignacion de los luteranos, o por la protestante, esponiéndose á concitar sobre su corona todas las iras del cielo. La Reina, su mujer, hermana de Segismundo Augusto. Rey de Polonia, era católica tan fervorosa, que al ver á su marido tan debil en la fe cayó enferma. y murió de pesar.

Doce años despues murió el Rey Juan. Heredó la corona su hijo Segismundo, Rey entonces de los polacos. Durante su ausencia ocupó el trono de Suiza, en calidad de Regente, el ambicioso Cárlos Suermania, quien logró que los Estados privasen á Segismundo de la corona, por el crimen de ser católico. Esta circunstancia debe ser aquí recordada para contestar á los escritores que solo ven intolerancia en la Iglesia católica. Cárlos logró hacerse Rey y gobernar con los principios del luteranismo. Le sucedió su hijo Gustavo Adolfo, quien con horrible encarnizamiento persiguió á los católicos. Su hija Cristina, ĥeredera legítima del reino, por el contrario; renunció la corona por no abandonar su fé. Se dió el reino á Cárlos Gustavo, su sobrino, quien lo poseyó por seis años, y lo dejó despues á su hijo Cárlos V. Al presente la Suiza está horriblemente dividida en lo que atañe á la Religion. Ha perdido su antigua monarquia, y vive al parecer tranquila en una especie de marasmo, precursor siempre de tremendos sacudimientos. Hoy posee en su seno católicos que sin cesar aumentan su número; calwinistas y luteranos, que se estinguen, que se van materialmente apagando como las bujías cuando pierden el óleo que sirve de alimento á su luz; filósofos estraviados por los delirios de la metafísica alemana, y no pocos indiferentistas, que solo se ocupan en los bienes de la tierra, sin pensar para nada en la felicidad del cielo. Este estado,

por mas que parezca tranquilo, es horriblemente amenazador. El tiempo se encargara

en justificar nuestros temores.

XXV. En Dinamarca y Noruega aconteció lo propio. El Rey Cristerno II introdujo la reforma en Dinamarca en 1523. Pronto fue arrojado del trono por sus propios subditos. Una nacion protestante no puede ser leal. No hay un solo ejemplo en la historia del mundo que contradiga lo que acabamos de decir. En Dinamarca los católicos han sido horrorosamente perseguidos. Y aunque parezca inverosimil, en nuestros propios dias viven privados de muchos derechos y tratados con insoportable injusticia. En Irlanda y Noruega entró tambien por desgracia el luteranismo. En estos paises, como el protestantismo no es civilizador, hay todavia muchos idólatras que yacen aherrojados en los abismos de la barbarie. Esto es lo que debe el mundo á la reforma de Lutero.

## PÁRRAFO III.

Errores de Lutero, XXVI. — Otros errores,
 XXVII.—Remordimientos de Lutero, XXVIII.
 —Su lenguaje contra Enrique VIII. Su traduccion del Nuevo Testamento, XXIX.—Sus ceremonias para la Misa, XXX.—Su libro contra los Sacramentarios, XXXI.—

XXVI. Comenzamos consignando aqui las 41 proposiciones de Martin Lutero, condenadas por Leon X en la Bula Exurge Domine, fécha 1520, que se halla en el Bulario de dicho Papa, Constitucion 40. Las ponemos en latin, con el objeto de no alterar en nada su sentido con la traduccion. Las proposiciones mencionadas, condenadas como hereticas, son las siguientes:

1.ª Hæretica sententia est, sed usitata, saoramenta novælegis justificantem gratiam

illis dare qui non ponunt ovicem.

2. In puero post baptismum negare remanens peccatum, est per os Pauli Paulum, et Christum simul conculcare.

3. Fomes peccati etiam si nullum adsit actuale peccatum, moratur exeumtem a cor-

pore animam ab ingressu cœli.

4.ª Imperfecta charitas morituri fert secum necessario magnum timorem, qui se solo satis est facere pœnam purgatorii, et impedit introitum regni.

5.3 Tres esse partes pœnitentiæ, contritionem, confessionem et satisfactionem, non est fundatum in Sacra Scriptura neque in

antiquis sanctis christianis doctoribus.

6.2 Contritio quæ paratur per discusionem, collectionem, detestationem peccatorum qua quis recogitat annos suos in amaritudine animæ suæ, ponderando peccatorum gravitatem, multitudinem, fæditatem, amissionem æternæ Beatitudinis ac æternæ damnationis acquisitionem, hæc contritio facit hypocritam, imo magis peccatorem.

7. Verissimum est proverbium et omnium doctrina de conditionibus huqusque data præstantius: de cætero non facere summa pænitentia: optima pænitentia nova vita. 8. Nullo modo præsumas confiteri peccata venialia, sed nec omnia mortalia cognoscas. Unde in primitiva Ecclesia solum manifesta mortalia confitebantur.

9.ª Dum volumus omnia puré confiteri, nihil alliud facimus, quam quod misericordia Dei nihil volumus relinquere dignoscendum.

10. Peccata non sunt ulli remissa, nisi remittente sacerdote, credat sibi remitti: imos peccatum maneret, nisi remissum crederet. Non enim sufficit remissio peccati gratia donatie, sed oportet etiam credere esse remissum.

11. Nullo modo confidas absolvi propter tuam contritionem, sed propter verbum Christi. Hinc. inquam confide, si sacerdotis obtinueris absolutionem et crede fortiter te absolutum et absolutus vere eris, quidquid sit de contritione.

12. Si per impossibile confessus non esset contritus, aut sacerdos non serio, sed joco absolveret, si tamen credat se absolu-

tum, verissime est absolutus.

13. In sacramento prenitentia ac remissione culpa, non plus facit Papa aut Episcopus quam infimus sacerdos: imo ubi non est sacerdos, æque tantum quilibet christianus etiam si mulier aut puer esset.

14. Nullus debet sacerdoti respondere se

esse contritum, sed sacerdos requirere.

15. Magnus est error eorum qui ad sacramenta Eucharistiæ accedunt, huic innizi, quod sint confessi, quod non sint sibi consii alicujus peccati mortalis, quod præmisserint orationes suas et præparatoria; omnes illi judicium sibi manducant et bibunt: sed si credant et confidunt se gratiam ibi consecuturos, hæc sola fides facit eos puros et dignos.

16. Consultum videtur quod Ecclesiæ in communione Concilio statuere laicos sub utraque specie communicandos, nec bohemi communicantes sub utraque specie sunt

heræticis, sed schismaticis.

17. The sauri Ecclesiæ unde Papa dat indulgencias, non sunt merita Christi et sanctorum.

18. Indulgenciæ sunt piæ fraudes fidelium, et remissiones bonorum operum: et sunt de numero eorum quæ licent, et non

de numero eorum quæ expediunt.

19. Indulgenciæ his, qui veraciter eas consequentur, non valent ad remissionem pomæ pro peccatis actualibus debitæ apud divinam justitiam.

20. Seducuntur credentes indulgencias esse salutares et ad fructum spiritus utiles.

21. Indulgenciæ necesariæ sunt solum publicis criminibus et proprie conceduntur

duris solummodo et impatientibus.

22. Sex generibus hominum indulgenciæ; nec sunt necessariæ, nec utiles, videlicet: mortuis seu morituris, infirmis legitime impeditis, his qui non commiserunt crimina, his qui crimina commiserunt sed non publica, his qui meliora operantur.

23. Excommunicationes sunt tantum externs poense, nec privant hominem communibus spiritualibus Ecclesiæ orationibus.

24. Docendi sunt christiani plus diligere excommunicationem, quam timuere.

25. Romanus Pontifex Petri successor non est Christi Vicarius super omnes totius mundi Ecclesias ab ipso Christo in beato Petro institutas.

26. Verbum Christiad Petrum: Quodcumque solveris super terram, et extenditur

dumtaxat ad ligata ab ipso Petro.

27. Certum est in manu Ecclesia aut Papæ prorsus non esse statuere articulos Fidei, imo nec leges morum, seu bonorum

operum.

28. Si Papa cum magna parte Ecclesiæ sic, vel sic sentiset nec etiam erræset, adhue non est peccatum, aut hæresis contrarium sentire, præsertim in re non necessaria ad salutem, donec fuerit per Concilium universale alterum reprobatum, alterum approbatum.

29. Via nobis facta est enervandi auctoritatem Conciliorum et libere contradicendi gestis, et judicandi eorum decreta, confidenter confitendi quidquid verum videtur, sive probatum fuerit, sive reprobatum a

quocumque Concilio.

30. Aliqui articuli Joannis Huss condemnati in Concilio Constantiensi sunt Christianissimi, verissimi, et Evapgelici, quos hæc universalis Ecclesia non posset damnare.

31. In omni opere bono justus peccat,

32. Opus bonum optime factum est veniale peccatum.

33. Hereticos comburi, est contra vo-

luntatem Spiritus.

34. Præliari adversus turcas, est repugnare Deo visitanti iniquitates nostras per illos.

35. Nemo est certus, se non semper peccare mortaliter propter occultissimum

superbi vitium.

36. Liberum arbitrium post peccatum est mes de selo titulo; et dum facit quod in se est pencat mortaliter.

37. Purgatorium non potest probari ex

Sacra Scriptura, quæ sit in Canone.

38. Anîme in Purgatorio non sunt secure de corum salute saltem omnes: nec probatum est ullis aut rationibus, aut Soripturis, ipsas esse extra statum merendi, aut augendæ oharitatis.

39. Animæ in Purgatorio peccant sine intermissione, quamdiu quærunt requiem, et horrent pænas.

40. Anima ex Purgatorio liberatæ suffragiis viventium, minus feantur, quam si per se satisfecissent.

41. Prælati Ecclesiastici, et Principes seculares, non male facerent, si omnes saccos

mendicitatis delerent.

XXVII. Ademas de estos errores, Lutero difundió muchos otros en todas sus obras. No los esponemos de una manera detallada, porque, despues de lo apuntado, esta tarea nos parece poco útil.

Las obras de este heresiarca son muy numerosas. Publicó carteles, discursos, sermones, folletos, traducciones, obras teológicas, cartas de polémica, todo en cantidad verdaderamente asombrosa. Pero debemos tener presente que los libros de Martin Lutero solo pueden considerarse como un caos inmenso de insultos y repeticiones. Lo que se les en una obra es lo mismo que se encuentra en todas con frecuencia, hasta sin variar el órden. Su estilo es insolente y declamatorio. Hoy nadie tiene paciencia para leer seis páginas seguidas de ninguna de sus obras sin arrojarla con indignacion y hasta con repugnancia.

XXVIII. En el libro de la Misa privada, en medio de un fárrago inmenso de insolencias insoportables, cuenta Martin Lutero su disputa con Satanás, y refiere uno por uno los argumentos que le propuso el ángel de las timigumentos que le propuso el ángel de las timigumentos que aboliese la Misa privada. Confiesa, por supuesto, que se dejó convencer por el diablo. Esto no es estraño, porque nadie ignora que todos los espíritus rebeldes que se obstinan en no creer lo que Dios dice, son crédulos hasta rayar en lo absurdo, para dar fé completa á todo lo que Dios condena. Es muy natural que se deje vencer por el demonio el espíritu fuerte que no quiere ser persuadido por Dios.

XXIX. En 1522 publicó Martin Lutero un libro contra Enrique VIII, en el cual, despues de llamar fátuo á este Principe, dice que tenia derecho para pisotear su execrable co-

rona en el suelo.—Recordamos este hecho á los cándidos historiadores que se obstinan en ver todavía el regicidio en los Jesuitas, y no lo ven, y no quieren verlo en Lutero, que quiere pisotear las coronas y lavar sus manos con sangre de Reyes. Para los Monarcas tanto vale admitir el libre exámen, como apurar una emponzoñada copa.

En el mismo año publicó Lutero en Atenas una traduccion del Nuevo Testamento, en la cual, con cínica libertad, suprimió lo que quiso, y añadió cuanto tuvo por conveniente. Para demostrar esto, citaremos un

solo ejemplo.

En la Epistola á los romanos, cap. III, versiculo 28, dice San Pablo: Arbitramos que el hombre se justifica POR LA FE, sin las obras

de la ley.

En este pasaje, el Apóstol, refiriéndose á las prácticas rigurosas del Antiguo Testamento, como la Circuncision, v. gr., declara que los hombres pueden salvarse observando la ley de Jesucristo, sin cumplir los preceptos legales ó ceremoniales de la ley de Moisés: v Lutero no solo no hace esta esplicacion, sino que con insigne mala fé añade una palabra para trastornar el sentido. En vez de decir que el hombre se justifica por la fé, para escluir y negar la necesidad de la penitencia, dice, hace decir á San Pablo, que el hombre se justifica por la FE SOLA. Se le llamó la atencion acerca de esta interpolacion, y contestó con las siguientes palabras: «Si el Papa disparata por esta adicion, decidle que el doctor Lutero lo hace asi porque quiere, y que su única razon es su voluntad.»

XXX. En 1523 compuso Lutero varios libros acerca de la Misa y de la Comunion. No es necesario decir que todo lo trastornaba, intentando introducir en todo una reforma general. En las Variaciones de Lutero generalmente no se halla ni aun pretesto. Cambia las cosas únicamente porque quiere cambiarlas, porque no puede tolerar que permanezcan como estaban antes de que él pusiera

su sacrilega mano sobre ellas.

XXXI. En 1525 sostuvo Lutero una acalorada polémica con el heresiarca Carlostadio. La situacion del fundador de la Reforma era por cierto bastante estraña. Cuando disputaba con los católicos negaba la transustanciacion. Cuando por el contrario tenia en frente algun discípulo de Carlostadio ó Zuinglio, hacia colosales esfuerzos para demostrar la presencia real de Jesucristo en la Eucaristía. En este punto . como en cien y cien otros, Lutero está desde el principio hasta el fin encerrado en una evidentisima contradiccion.

## PARRAFO IV.

Melanchton, XXXII.—Su fé y su formula de Augusta, XXXIII.—Matías Flaco, autor de las Centurias, XXXIV.—Juan Agrícola, XXXV.—Osiandro, Stancaro y Músculo, XXXVI.—Juan Brencio, XXXVII.—Gaspar de Schuencfield, XXXVIII. Chemnicio, XXXIX.

XXXII. El primero y principal discipulo de Martin Lutero fue Melanchton. Era aleman. Sus padres eran pobres y poco cultos. Nació en Brettan, del Palatinado, en 1497. Su erudicion era grande. A los veinte y cuatro años fue nombrado profesor de Witemberg por el duque de Sajonia. Era naturalmente afable y amigo de la concordia. Tenia mucho ingenio, pero poca resolucion. Todo lo miraba con apatía, y por esto el y sus discipulos son considerados como indiferentistas.

XXXIII. Como hemos dicho, Melanchton fue el autor de la Confesion de Augusta. Consta de 21 artículos, y en ellos espuso sus ideas con tanta templanza, que al leerlos se mostró sumamente indignado Martin Lutero. Llegó á admitir Melanchton el libre albedrio, aprobó la Misa, y condenó la opinion de Lutero, segun la cual, Dios debia considerarse como el autor del pecado. Osiandro observó que Melanchton habia mudado catorce veces de opinion en su doctrina sobre la justificacion y la gracia. Gotti asegura que Melanchton con su templanza, en vez de echar agua sobre el incendio para apagarlo, arrojó aceite para

aumentarlo. ¡Dios nos libre del veneno que se infiltra con suavidad! Murió Felipe Melanchton en 1560, á la edad de 61 años, en Wittemberg. Poco antes de espirar, con lágrimas en los ojos, acercándose á su lecho, su misma madre le dirigió estas palabras: «Hijo mio, yo era católica, y tú me has hecho abrazar la religion protestante. Ahora te hallas próximo al tribunal de Dios. Dime, pues, en qué religion debo permanecer para salvarme.» A estas palabras, contestó Melanchton: «Para salvarse, lo más seguro es abrazar el catolicismo.»

Bueno es que los mismos adversarios de la Religion católica hagan esta importanti-

sima confesion.

XXXIV. Matias Flaco, Ilírico, nació en Albona de Istria, y por su desventura estudió en Wittemberg, y fue su maestro el impío heresiarca Martin Lutero. Fue hombre erudito y de infatigable laboriosidad. Se le considera generalmente como el autor principal de las Centurias de Magdeburgo, especie de historia eclesiástica, escrita en sentido protestante, y publicada en 1560. En esta obra se presentan completamente adulterados los hechos más notables en los anales de la Iglesia. Para refutar las Centurias, escribió el Cardenal Baronio su obra inmortal titulada Anales.

Murió Matías Flaco en Francfort, en 1575, á los 55 años de edad. Este heresiarca llegó á suponer que el pecado original era la misma esencia del hombre. Tanto era su empeño en deprimir y aun destruir nuestra débil naturaleza.

XXXV. Juan Agricola nació en Isleben. Primero fue discípulo de Martin Lutero, y mas tarde formó una secta especial, conocida por el nombre de Escuela de los Antínomos, es decir, de los hombres que no reconocen la obligacion de observar las leyes. Murió Agricola á la edad de 74 años. Su doctrina no puede ser mas absurda ni mas perniciosa. Consiste en afirmar que el hombre, como tenga fé, se salva, por mas que se haga reo

de los mas espantosos crimenes.

XXXVI. Andres Osiandro era oriundo del marquesado de Brandeburgo. Su padre era un herrero. Decia Osiandro que Jesucristo era Salvador segun la naturaleza divina, y no segun la naturaleza humana. No necesitamos esponer aquí con mayor detenimiento los errores que acerca de este punto propalaba Osiandro. Baste decir que intentó esplicar este punto con las tinieblas del libre exámen, para comprender que únicamente logró confundir á los jóvenes infortunados que tenian la desgracia de escuchar sus esplicaciones. Un maestro corrompido es un veneno mortal que corrompe y mata la juventud.

XXXVII. Juan Brencio era de Suecia. Fue sacerdote y canónigo de Wittemberg. Abrazó el luteranismo para vivir con el escandaloso desenfreno que tan general era en los nuevos sectarios. Fue el fundador de la secta de los ubiquistas, por suponer que Je-

sus se hallaba en la Hostia del mismo modo que en todas partes, antes como despues de la consagracion. Este error es fundamental, y eon el nombre de filosofía racionalista se

está propagando en nuestro siglo.

XXXVIII. Gaspar de Schuencfield nació en la Silesia. Era bastante sábio, y se mostró tan poco afecto á la Iglesia romana como al propio luteranismo. Decia que no debian ser consultadas las Sagradas Escrituras, y que debiamos contentarnos siempre con la inspiracion privada. Los protestantes del siglo xvi llamaban inspiracion privada que hoy llaman simplemente razon los modernos racionalistas. En uno y otro caso. tanto la inspiracion como la razon, se reducen á perniciosos caprichos y absurdos delirios. La filosofía incrédula como el viejo protestantismo consisten en disparatar todo lo que se quiera, con tal de negar en el órden religioso todo lo que se pueda. El filósofo incrédulo como el protestante no puede vivir sin negar, y en cuanto afirma, se divide, se confunde y se contradice. La moderna filosofía solo puede compararse con la confusion de Babel y la dispersion de las gentes. La filosofía incredula solo puede conseguir dos cosas: confundir á los hombres para que no se entiendan, y llenar de odio sus corazones para que no vivan en paz, y se aborrezcan y vivan separados unos de otros, ó solo se unan para despedazarse en los campos de batalla.

XXXIX. Martin Chemnicio pertenecia al

marquesado de Brandeburgo, y fue hijo de un pobre cardador de lana. Nacio en 1525, y estuvo al lado de su padre ejerciendo su humilde oficio hasta la edad de catorce años. Por este tiempo se entregó con tanto ardor al estudio, que Melanchton, su profesor en la Universidad de Wittemberg, lo apellidaba el Principe de los teólogos protestantes. Mas tarde fue profesor, y estuvo esplicando teologia en la academia de Brunswich por el largo espacio de treinta años. Murió en 1586. Trabajo con sumo empeño por evitar la division entre los protestantes. Esto era absurdo. Los protestantes, como los racionalistas, solo pueden unirse para combatir. Cuando vencen, se dividen siempre para destrozarse. Tambien es conocido Chemnicio por la obra que escribió con el fin de impugnar los principales decretos del Concilio Tridentino. Chemnicio tenia gran talento y sabia mucho. Su obra, sin embargo, no vale nada. Hoy nadie tiene paciencia para leerla. Est) prueba que los mas grandes ingenios quedan completamente burlados cuando se obstinan en luchar contra Dios.

## PARRAFO V.

Los Anabaptistas, XL.—Sus jefes y sediciones, XLI.
—Muerte de Muncer, XLII.—Juan de Leiden,
XLIII.— Errores de los Anabaptistas. XLIV.—
Sectas diferentes, XLV.

XL. Los anabaptistas fueron una rama desgajada de la reforma de Lutero. Se llamaban anabaptistas porque no querian administrar el Santo Bautismo á los miños. Estos sectarios, confundiendo el bautismo con la penitencia, suponian que el niño no podia ser capaz de bautismo, porque era incapaz de penitencia. El error de estos hereges pudiera compararse con el del insensato que osara afirmar que un niño no puede ser vestido por su madre, porque cuando sea hombre habra de vestirse solo.

XLI. El jefe de los Anabaptistas fue Nicola Storch. Fue discipulo de Lutero, y se emancipó al poco tiempo. Como se suponia: inspirado por Dios mismo, Lutero, que no consentia rivales á su lado, lo espulso de Wittemberg. Storch, refugiado en la Turingia, comenzó a predicar el comunismo con todas sus desastrosas consecuencias. Condenando toda clase de magistratura, dejaba en completa libertad á los malvados, y en con-. tinua inquietud é insoportable opresion à los buenos ciudadanos. Diciendo que todos los hombres nacen y son libres, que ninguna ley puede poner limite a sus pasiones, castigaba a los hombres que se contenian en lo justo por amor á la virtud, y alentaba á los libertinos que por amor al vicio se entregaban al fango de la corrupcion. Proclamando, en fin, que todos los bienes son comunes, castigaba á los hombres honrados que con el sudor de su rostro arrancan fruto a la tierra. y premiaba á los vagos y perezosos que con su repugnante indolencia solo son útiles para consumir lo que el sudor ajeno produce.

A Storch se unio el fanático Tomás Muncer; era este un sacerdote luterano, que aparentaba observar una vida austera y penitente: se suponia iluminado por el mismo Dios. Combatia al Papa, porque, a su decir, enseñaba una moral muy severa, y hacia guerra implacable á Lutero, porque propalaba una moral llena de relajacion y escandalos. Muncer afirmaba con sobrada razon que Lutero era hombre de costumbres corrompidas, manchado con los desórdenes de la crápula, la embriaguez y la impureza. Lutero arrojó á Muncer de Sajonia. En la Turingia se unió Muncer a Storch, y predicando su propia antisocial doctrina, aumentó en mucho el partido de los anabaptistas. Sedujo á muchos millares de ignorantes campesinos, y les hizo abandonar la azada para empuñar las armas contra sus propios Soberanos. La sedicion es siempre el fin de la heregia. Cuando los hombres comienzan por rebelarse contra Dios, concluyen por pisotear el cetro de sus Soberanos.

XLII. Muncer, al frente de los anabaptistas, se ocupaba en practicar sus antisociales doctrinas saqueando y devastando la Turingia. El duque de Sajonia les ofrecia el perdon con tal que aceptasen la paz; pero ellos se obstinaron en mantener la guerra. La lucha comenzó, y los anabaptistas, como turbas indisciplinadas, esperimentaron una horrible matanza. Se hace subir á 130,000 el número de los muertos. El mismo Muncer, en castigo de su execrable rebeldía, pereció

én un cadalso. Antes de morir se arrépintió de sus estravios y se reconcilió con la Iglesia. Aquí debemos esponer una consideracion importante.

Lutero se apartó del Papa y fue favoreci-

do por el duque de Sajonia.

Los anabaptistas, discipulos de Martin Lutero, deduciendo las consecuencias que legitimamente se desprenden del protestantismo, se apartaron de Lutero, é hicieron guerra à muerte à su antiguo protector el duque de Sajonia. Así pagan siempre los hereges los servicios que tan sacrilega como neciamente les prestan algunos

Principes.

Si el mal se hubiese querido atajar en el principio, la muerte de un hombre solo, de un criminal, hubiera sido mas que suficiente. Por no castigar á un malvado en tiempo oportuno, se enrojeció mas tarde el suelo de la Turingia con la sangre que á torrentes vertian 130,000 cadáveres. La tolerancia del duque de Sajonia arrastró en pos de sí la horrorosa guerra de la Turquía. Cuando Luis XVI puso la corona sobre las sienes de Voltaire, levantó el cadálso en que habian de ser degollados el Monarca y un millon de monárquicos en Francia. Cuando se permite atacar impunemente los principios que sirven de fundamento á la sociedad, la sociedad se desquicia, las guerras vienen, los tiranos nacen, y la muerte cubre con sus alas de horror la haz de la tierra. Por desgracia, los gobernantes cierran hoy los ojos nara no

wer y los oidos para no oir la gran leccion

que les da la historia.

XLIII. Continuaron, á pesar del mencionado desastre, las guerras de los anabaptistas. Nueve años despues de la muerte de Muncer, en 1534, se rebelaron contra el legitimo gobierno en Westfalia. Nombraron por jefe á Juan de Leyden, hombre tan oscuro en su origen como fanático y obstinado y eruel en su vida. Comenzó Juan de Leyden su gobierno ejerciendo espantosas crueldades contra los católicos. Como todos los demagogos, era hipócrita y ambicioso. Como hipócrita, proclamaba la libertad para engañar á los pueblos y destronar á los Reyes. Como ambicioso, olvidaba sus promesas, y poniendo su inmunda planta sobre el corazon de los engañados pueblos, apelando á ridículas supercherias, logró poner la púrpura real sobre sus hombros. No contento Juan de Leyden con ser un tirano, se convirtió en un legislador inmoral y perpicioso. Abrió las puertas de la barbarie degradando la familia y restableciendo la monstruosa costumbre de la noligamia. Para dar ejemplo, comenzó per formaz un serrallo, en el cual encerró 16 muieres.

Hé aqui cuiles son las consecuencias de las revoluciones impías. Sus principales frutos han sido siempre la guerra, el despotismo revolucionario y la mas inmunda corrupcion. Los que quieren purificarel mundo con la Revolucion, pudieran compararse á los insensetos que intentaran laver la ropa en cieno.

Juan de Leyden envió 20 discípulos para que esparciesen su venenosa semilla por toda Alemania. En 1535 todos fueron presos y condenados á muerte por los mismos protestantes. Juan de Leyden murió arrepentido, y confesando públicamente que merecia el suplicio, en justa espiacion de los espantosos crímenes con los cuales habia irritado el cielo y llenado de escándalo la tierra.

XLIV. Los errores de los anabaptistas

son los siguientes:

1.º Los niños no deben ser bautizados porque no tienen conocimiento de la gracia que reciben.—Esto equivale á decir que los niños no deben ser alimentados con el pecho de sus madres, porque ignoran la absoluta necesidad y gran provecho de este alimento. Como los niños en lo material reciben el alimento y se nutren con él sin advertirlo, así en lo espiritual reciben la gracia, y se tor, nan en ángeles, por mas que desconozcan los saludables efectos del Santo Bautismo.

2.º Los cristianos no pueden ser magistrades.—Esta máxima es tan horrorosa como
absurda. Esto equivale á sostener que los
católicos han de ser siempre juzgados y gobernados por los gentiles, sus implacables
enemigos. Con esta doctrina los fieles estarian siempre encerrados en las Catacumbas,
o rodando por los abismos de la roca Tarpeya.

3.° Los cristianos no pueden jurar nunca.—

Esto no necesita refutacion.

4.° Los cristianos no pueden hacer la guer-

ra.—Este error es tan falso como repugnante. De él se desprende que los católicos no pueden hacer la guerra ni aun para defenderse del bárbaro alfange de los islamitas.

¡Véase cuán cierto es que todos los errores contra la fé se convierten en perniciosas

máximas contra la paz pública!

LXV. Los anabaptistas concluyeron por dividirse y subdividirse hasta formar setenta sectas diversas y aun contrarias. Esto era inevitable. El libre examen siempre produce sus naturales efectos. Fermenta en el periodo de exaltacion y entusiasmo; hace estallar y divide de una manera horrorosa en el periodo de composicion, y sepulta para siempre, por último, en los mas hondos abismos de la historia, los errores que ha dividido y esparcido, hasta el punto de despojarlos de toda su fuerza en el periodo de descomposicion. Jamás ha tenido escepcion esta ley.

# ARTICULO II.

Carlostadio, XLVI.—Sus desgracias y su casamiento, XLVII.—Su muerte, XLVIII.—Zuinglio, XLIX.—Sus errores, L.—El decreto del Senado de Zurich, LI.—Su matrimonio y su muerte, LII.—Ecolampadio, LIII.—Bucero, LIV.— Pedro Martir, LV.

XLVI. El padre de los Sacramentarios fue Andrés Carlostadio. Nació en Carlostand, pueblo de la Franconia. Fue arcediano de la iglesia de Wittemberg. Pasaba por el mas sabio entre los sajones, y fue quien impuso la muceta doctoral sobre el cuello de Martin Lutero.

Mas tarde se hizo herege; pero por no parecer discípulo de Lutero quiso formar una especie de secta contraria en todo al catolicismo, y algo distinta de la luterana en lo que atañe a la Sagrada Eucaristía. Carlostadio negaba la presencia real que al parecer, al menos con las palabras, admitia su nuevo maestro y antiguo discípulo Martin Lutero. En 1524 tuvieron una controversia en Jena estos dos heresiarcas, cuyo fin, tal como lo refiere Bossuet en la Historia de las Variaciones, libro 11, núm. 12, fue el siguiente: ciOialá, esclama Carlostadio, pudiera yo verte en el cadalso!-¡Ojalá, repuso Lutero, te destrozaras el cráneo antes de salir de la ciudad!»

Este era el lenguaje y tal la conducta de

los reformadores del siglo xvi.

XLVII. Esto no obstante, merced á la influencia de los amigos comunes, Lutero se reconcilió con Carlostadio y le permitió volver á Wittemberg, con tal que prometiese no escribir nunca contra el luteranismo. Carlostadio fue el primer sacerdote sacrilego que se atrevió á despreciar sus votos y contraer públicamente matrimonio.

XLVIII. Carlostadio vivió en la miseria. Se vió forzado á buscar su alimento con el cultivo material de la tierra. Creyendo que Zuinglio lo trataria bien, porque pertenecia á su misma secta, fue á buscarlo en la Elvecia; pero Zuinglio; que no admitia rivales,

lo recibió mal y lo despidió todo lo mas pronto que le fue posible. Carlostadio se refugió en Basilea, donde vivió como un desgraciado, y murió de repente.

#### PARRAFO II.

XLIX. Nació Zuinglio de familia oscura, en una miserable aldea de la Helvecia, llamada Hongi. Fue sacerdote y aun parroco en dos distintas iglesias rurales. Antes de órdenarse habia sido militar. Jamás perdió sus hábitos de campaña. Sabia predicar con vehemencia, y componia sus discursos con facilidad. En 1519 quiso, como Lutero, publicar las Indulgencias: no se le confió esta importantisima mision; se creyó desairado, y hé

aqui el origen de su apostasía.

L. Los errores de Zuinglio, aunque se distinguen en varios puntos de grande importancia, en lo general son muy parecidos á los de Lutero. Erro acerca del sacrificio de la Misa: de la veneracion é intercesion de los Santos; de la justificacion de las buenas obras, el matrimonio, la castidad, la gerarquia eclesiástica, la confesion sacramental, el Purgatorio, el pecado original y el libre albedrio. Desfiguraba y aun trastornaba materialmente todos estos dogmas. Su principal error, el error que lo caracteriza, versa, sin embargo, acerca de la Sagrada Eucaristia. Se empeño en sostener que la Sagrada Eucaristía no esmas que una significacion, un recuerdo de la Pasion de Nuestro Señor Jesucristo. El mismo Lutero reprebé esta doctrina, y concluyó por excomulgar á Zuinglio, llamándole herege, despues de haberlo ensalzado antes hasta las nubes, considerándolo como un atleta del protestantismo. Zuinglio como Lutero habló tambien de estrambóticas y absurdas apariciones. Hallándose, segun él cuenta, afligido en una ocasion, por no poder demostrar que las frases esto es mi cuerpo y esto significa mi cuerpo tienen idéntica significación, para resolver la dificultad, se le presentó un espíritu cuyo color había olvidado hasta el punto de no recordar si era blanco é negro.

Esponemos este hecho solo para demostrar hasta donde alcanza el fanatismo absur-

do de la reforma protestante.

LI. Zuinglio presentó 67 proposiciones, retando a una pública discusion en la diócesi de Constanza. Los PP. Dominicanos aceptaron la polémica, y se preparaban á entrar en la lucha.

Como era natural, tratándose de una cuestion teológica, los PP. Dominicanos querian que la Asamblea fuese presidida por delegados del Obispo de Constanza. Zuinglio, por el contrario, se obstinó en dar la presidencia al Senado de Zurich, compuesto de 200 seglares, entre los cuales la inmensa mayoría no sabia escribir ni aun leer. Los PP. Dominicos cedieron, y la conferencia se celebró ante los Senadores de Zurich. Esto acaeció en el año de 1524. Zuinglio comenzó esponiendo sus doctrinas, y lo hizo

con absoluta libertad; pero cuando los teólogos católicos intentaron contestarle, los Senadores legos, que no sabian ni aun leer, declararon que Zuinglio tenia razon, porque los habia adulado, dándoles la presidencia, y que los PP. Dominicos habian perdido en la contienda, porque habian tenido el valor y la dignidad que se necesitan para negar la competencia en cuestion tan grave á jueces tan poco ilustrados.

Los demas cantones protestaron, y en 1526 se celebró dicha conferencia en Baden. Defendieron la causa protestante Zuinglio y Ecolampadio. Los católicos tuvieron varios denodados y elocuentes apologistas. El mas célebre entre ellos fue Echio. Tanta fue su elocuencia y tan inmenso su saber, que los suizos, convencidos por él, declararon que debian ser condenados Lutero y Zuinglio, y que, como dogmas de nuestra santa fé, debian creer todos los cristianos en la presencia real de Jesucristo en la Eucaristía, la invocacion de los Santos, la veneracion de las sagradas imágenes y la espiacion del Purgatorio.

LII. En 1528 vendió Zuinglio el beneficio eclesiastico que poseia, y faltando escandalosamente a sus votos, se enlazó de una manera pública con una mujer tan tibia en su fé como corrompida en sus costumbres. En el mismo año se unieron varios otros cantones a la doctrina protestante. Los cinco cantones que permanecieron católicos se vieron en la necesidad de castigar con las

armas la insolencia, y rechazar la agresion brutal de los heresiarcas. En 1532, veinte mil protestantes, perfectamente armados, acometieron con furia y crueldad horrible á los católicos. El ejército de estos apenas contaba ocho mil combatientes. Tuvieron. sin embargo, la fortuna de herir mortalmente á Zuinglio, y con la caida del jefe, sus tropas se llenaron de terror y emprendieron la fuga, despues de dejar sembrado con cinco mil cadáveres el campo de batalla. Zuinglio murió el dia 11 de octubre de 1532, á la edad de cuarenta y ocho años. Despues de esta guerra, los suizos ajustaron la paz, y convinieron en que cada canton continuaria ejerciendo pacificamente y con entera libertad la religion que había abrazado. Desde entonces quedaron completamente separados en religion los cantones católicos de los cantones protestantes.

#### PARRAFO III.

LIII. Juan Ecolampadio fue constantemente adicto á su maestro Zuinglio. Era muy conocedor de las lenguas vivas y muertas, y fue profesor de los hijos del conde Palatino. Sin tener vocacion para ello, hizo profesion religiosa en un convento de la Orden de Santa Brigida. Pasaron pocos años, y olvidando por completo la profesion, abandono el claustro, se casó públicamente, y vivió de una manera escandalosa. Como Zuinglio, erro acerca de la Sagrada Eucaristía; pero entre los dos hereges se encuentra alguna diferencia en el modo de espresarse. Zuinglio se empeñaba en sostener que la Eucaristia significa el cuerpo del Señor, y Ecolampadio espresaba el mismo error con distintas palabras, diciendo que el pan consagrado solo es figura del cuerpo de Cristo. Murió Ecolampadio en 1532, á la edad de cuarenta y nueve años. Lutero, el jefe del protestantismo, aseguraba que Ecolampadio se habia encontrado muerto en su lecho, ahogado por el demonio. Varillas cree que murió envenenado por si mismo. El Cardenal Gotti, citando autores contemporaneos, afirma que Ecolampadio mostró grande ansiedad y terrible sobresalto al conocer que se acercaba su última hora, y que un momento antes de espirar, con voz trémula, esclamó: ¡Pronto estare en el infierno!

LIV. Martin Bucero nació en la ciudad de Argentoratum. Su padre fue un hebreo, ignorante y sin fortuna. A la edad de siete años Bucero se encontraba huerfano y entregado á la mas espantosa miseria. Los religiosos de Santo Domingo, por compasion, lo recogieron en su convento y comenzaron á darle educacion religiosa y literaria. Entonces, segun unos, recibió el bautismo, y segun otros, se hizo ordenar hasta de sacerdote, probando con falsos testimonios que en sus primeros años había sido bautizado. Lo cierto es que hizo grandes progresos en el estudio de las ciencias divinas y humanas. Fue ingrato con las Ordenes religiosas, y las trato con

horrorosa injusticia. Fue ingrato para cen Dios, y se apartó de la Religion católica y abrazó la impía reforma de Lutero, y se casó publicamente y en muy poco tiempo tres veces, cometiendo el sacrilego escandalo de faltar al celibato y de repudiar á sus dos primeras muieres.

Los errores de Bucero son con escasa diferencia los mismos de Lutero. Creia ademas que el bautismo no era necesario para la salvacion, y afirmaba que la usura no es contraria á los preceptos de Dios. Bucero fue escogido para reconciliar á los partidarios de Zuinglio con los secuaces de Lutero. En 1519 Bucero pasóa Inglaterra, donde reinando Eduardo VI desempeñó una cátedra de teología en la Universidad de Oxford. Tres años despues, en 1551, murió este heresiarca á la êdad de 61 años en Cambridge. En su muerte esperimentó borribles remordimientos de conciencia.

LV. Otro discipulo tristemente célebre de Zuinglio, Pedro de Florencia, fue el heresiarca comunmente conocido con el nombre de Pedro Martir. Nació en Florencia en el primer año del siglo xvi. Su familia era noble. pero de escasa fortuna. Su madre, que poseia el latin, se lo enseñó con bastante perfeccion, y lo tuvo á su lado hasta la edad de 16 años. Pedro Martir entró como canónigo regular en el monasterio de la Órden de San Agustin de Fiésole. En su noviciado manifestó que poseia talento y que no era desaplicado. Despues de la profesion estudió en

Pádua las lenguas hebrea y griega, y las letras humanas. Mas tarde cursó la Sagrada teología en Bolonia. Adquirió fama por su saber y su elocuencia. En Nápoles tuvo la desgracia de dejarse corromper por los errores de Zuinglio. Descubierta su apostasía, fue acusado por el Nuncio de Su Santidad y enviado á Roma. Merced á su hipocresía, fue absuelto y se trasladó á Luca, ciudad en la cual juzgaba que le seria fácil propalar su heregía con menos peligro. Tambien aquí fue descubierto y castigado su error. Pedro Mártir emigró entonces con sus discípulos á Suiza.

En Zurich y en Basilea fue mal acogido. En Strasburgo, Bucero le dispensó una gran proteccion, y logró que le dieran una cátedra de teología. En 1547 fue llamado a Lóndres y recibió el encargo de esplicar la doctrina protestante en la Universidad de Oxford. En 1553 volvió á Strasburgo, y, por último, en 1562 murió en Zurich. Su vida estuvo llena de escándalos y sacrilegios. Como Lutero, estrajo una monja de su convento, la llevó á Inglaterra, y en aquella nacion protestante, con escándalo general, vivió en sacrilega union con ella.

## ARTICULO III.

#### PARRAFO PRIMERO.

Nacimiento y estudios de Calvino, LVI.—Principios de su heregía, LVIII.—Sus primeros sermones en Angulema, LVIII.—Su entrevista en Alemania con varios jefes del protestantismo, LIX.—Sus viajes á Francia y Suiza, LX.—Nuevos viajes á Italia y Ginebra, LXI.—Sus disgustos, LXII.—Matrimonio en Alemania, LXIII.—Su poder político en Ginebra, LXIV.—Muerte de Servet, LXV.—Desgraciada mision de los calvinistas al Brasil, LXVII.—Sediciones de los calvinistas, LXVII.—Muerte de Calvino, LXVIII.—Sus costumbres, LXIX.

LVI. Nació Juan Calvino en Noyon, ciudad de Picardía, en Francia, el dia 10 de julio de 1509. Su padre estaba empleado en la curia eclesiastica. Con su influencia logró una capellanía para el niño Calvino cuando apenas tenia doce años. Despues recibió algunos otros beneficios mas pingües. Con el auxilio y proteccion de la Iglesia, Juan Calvino pudo estudiar lenguas, filosofía, jurisprudencia y teología.

LVII. Habiendo muerto su padre, Calvino volvió á Noyon, donde públicamente cometió el sacrilego atentado de vender los beneficios

eclesiásticos que poseia.

A la edad de 18 años comenzó á esparcir sus errores en la capital de Francia. La autoridad civil empezó á perseguirlo, y disfrazándose evadió la mano de la justicia. LVIII. De Paris, Calvino se trasladó á Angulema, donde se ocupó en enseñar la lengua griega. Aquí hizo sus mayores estudios; escribió sus mas perniciosos libros, y echó, por decirlo así, los cimientos de su pestilencial heregia

De Angulema Calvino pasó á Suiza y se

estableció en Ginebra.

LIX. Poco despues, continuando Calvino su viaje por Alemania, encontró á Bucero en Strasburgo. Bucero tenia entonces el empeño absurdo de reconciliar á los protestantes, y Calvino le propuso un medio hipócrita, que no podia ser practicado, ni siquiera aceptado. Consistia en aceptar una palabra de doble significado, á la cual pudiese cada fraccion dar el sentido que creyera mas conveniente. Esto es todavía mas pueril que absurdo. Con una recomendacion de Bucero, Calvino fue recibido por Erasmo. Este, al verlo, declaró que seria con el tiempo un herege que haria gran daño á la Iglesia.

LX. Comprendiendo Calvino que sus doctrinas no podian ser aceptadas en Alemania, en 1535 volvio á Francia, y en Poitiers comenzó á esparcir secretamente sus

errores.

En Poitiers, en el salon de la Universidad llamado Ministeria, comenzó Calvino á difundir secretamente sus impías doctrinas. Por esto sus discípulos se apellidaron Ministri, ministros, como los de Lutero se habian denominado antes Prædicantes, ó predicadores. En el mismo Poitiers inventó

Calvino la cena, de tan triste celebridad en su secta. En esta ceremonia sus adeptes, despues de tomar un poco de pan y vino, prorumpian en horribles blasfemias contra el Papa, contra los papistas, y aun contra la Sagrada Eucaristia.

Descubiertas y conocidas las malas artes de este heresiarca, fue perseguido por la autoridad, y se retiró primero á la Aquitania, donde se hallaba Margarita de Navarra, hermana del Rey de Francia, muy amiga y gran protectora de los protestantes, y mas tarde, no pudiendo permanecer por mas tiempo en Francia, se refugió en Basilea. En esta cuidad publicó, á la edad de veinte y seis años, un libro detestable, que hizo daño inmenso á los fieles.

LXI. Lutero no habia podido introducir su perniciosa doctrina en Italia, y Calvino pensó en llenar esto, que él consideraba como un vacio. ¡Desgraciado! ¡Su error no civiliza al Africa; pero corrompe, pero deprava las costumbres de Italia! Estos son los frutos que únicamente puede producir la heregia.

Calvino supo que la hija de Luis XII, Rey de Francia, y mujer del duque de Ferrara, Renata, era bastante amiga de leer, y mas aun que de leer, deger encomiada como una insigne literata. El heresiarca, conociendo cuánta influencia tenia la vanidad en el corazon de esta Princesa, quiso acercarse á ella, como la serpiente á Eva, para halagar su orgullo y destruir su fé. Logró su objeto,

por desgracia. Renata, cediendo á las alabanzas, se hizo protestante.

El Duque, aunque tarde, conoció lo que era Calvino, y le mandó abandonar inme-

diatamente sus Estados.

Calvino volvió con este motivo á Francia, donde permaneció por muy poco tiempo. Su espíritu inquieto no le permitia vivir tranquilo en ninguna parte. En 1536 se trasladó á Ginebra. Esta ciudad se habia rebelado un año antes contra el duque de Turin, su legítimo Soberano, y se habia separado ademas del Soberano Pontífice. Un tal Farello fue el jefe y el inspirador de este gran crimen y sacrilega rebeldía. Para trasmitir, no obstante, su memoria á la posteridad, escribió el hecho en una plancha de bronce, con palabras las mas impias y repugnantes contra el Papa y contra la Religion católica.

Claro es que en estas circunstancias, Calvino por fuerza habia de ser bien recibido por los sublevados de Ginebra. Intentando Farello aprovechar la sofística elocuencia de Juan Calvino en favor de sus intereses, le hizo nombrar catedrático y predicador de la secta en Ginebra. Por desgracia los esfuerzos del heresiarca y de sus protectores no fueron vanos. Los ginebrinos, en su inmensa mayoría, abandonaron la Iglesia católica y aceptaron los errores del protestantismo. Los templos fueron profanados, y las sagradas imágenes arrastradas con furor por las turbas. Los católicos esperimentaron una

horrorosa persecucion. En el altar mayor de la primera iglesia habia una mesa de piedra de estraordinaria belleza y gran valor artístico, destinada á los usos religiosos. Un tal Perrino, furibundo protestante, se apoderó de aquella mesa y la trasladó á la plaza pública, para degollar sobre ella á los católicos. ¡Qué destino tan diverso! La Iglesia consagró aquella mesa para ceremonias de paz, de union, de caridad y oracion por todos. Elprotestantismo la pone en una plaza para que sirva de cadalso. En esto se ve la distancia infinita que existe entre la caridad inmensa del católicismo, y la crueldad y la hipocresia sin limites que rodean siempre á todo lo que se aparta de la única Religion verdadera. Se nos olvidaba advertir que el propio Perrino, pasados pocos dias, fue degollado por sus hermanos los calvinistas sobre la misma mesa que él sacó del templo y la colocó en la plaza para que sirviese de cadalso.

¡Justos juicios de Dios!

LXII. Calvino y su colega y protector Farello, fueron acusados como hereges, como adversarios de la Santísima Trinidad y de Jesucristo, por Pedro de Cárlos, doctor de la Sorbona, que habiendo abandonado la Iglesia católica, se habia convertido en celoso propagador de la heregia de los sacramentarios. La acusacion fue examinada por el Sínodo de Berna. Los acusados fueron absueltos, porque eran mas poderosos, y el acusador, porque era mas débil, fue conde-

nado á destierro. Esta eircunstancia, esta injusticia del protestantismo, abrió los ojos de Pedro de Carlos, lo llevó al arrepentimiento, y en Roma, despues de hacer una abjuracion solemne, y vivir como un buen católico, murió en el seno de la verdadera fé, con edificacion de todas las personas que le rodeaban.

Poco despues se suscitó otra gravisima polémica entre Calvino y los magistrados. Querian estos que la cena se celebrara con pan áxime, segun la antigua costumbre, mientras Juan Calvino se obstinaba en hacerla con pan fermentado, solo por separarse mas y mas de lo establecido por la Iglesia.

Los magistrados apelaron á su autoridad; y Calvino se dirigió, como revolucionario, á las malas pasiones del pueblo. Hubo un gran tumulto. El resultado estaba previsto. La cena no pudo celebrarse, y pacificada la multitud, el heresiarca fue espulsado de Ginebra.

Bueno es tener presente que Calvino, el predicador de la tolerancia, acusa y condena á destierro y aun á muerte á sus adversarios. Tambien importa no olvidar que sus armas son siempre las pasiones del pueblo, la rebeldía, el crimen y las turbulencias. Los hereges son por necesidad revolucionarios.

LXIII. Intentó Juan Calvino justificarse en el Sínodo de Berna; pero no le fue posible, porque un tal Zacarías, de Flandes, leyó en público una carta, en la cual el acusado llenaba de improperios á Zuinglio, y como los jueces eran todos zuinglianos, Calvino

se encontro en una posicion tan critica como insostenible. De aquí pasó Juan Calvino lá Strasburgo, donde enseño teología protestante, y fue pastor de una Iglesia reformada. en la cual cran acogidos los protestantes y flamencos que abandonaban la verdadora fé. En 1538, en Strasburgo, se caso Calvino con la viuda de un anabaptista liamada: Ideletta, la cual le vivió catorce años, y tuvo de lella un hijo, que murió à los dos dias. LXIV. Tenia Calvino gran empeño en - volver á Ginebra. En 1541 logró ser llamado y recibido con pruebas de entusiasmo y respeto por los ginebrinos. En esta ocasion éstableció los reglamentos de su secta, y el Senado decreto que en lo sucesivo fuesen considerados como ley obligatoria para todos los miembros de aquella república. Ademas fue el heresiarca constituido jefe supremo del Estado. Su influencia politica: fue entonces muy grande, y sus crimenes, sus venganzas, su intolerancia y horribles crueldades no tuvieron medida ni freno de ninguna especie. Publicó su Catecismo francés, y lo hizo traducir en muchas lenguas, con el objeto de que su veneno se infiltrase en todas las naciones de Europa. Compuso ade-- mas otros varios libros, todos llenos de errores y máximas perniciosas. Su actividad era asombrosa. Con cualquier pretesto, en muy poco tiempo, publicaba un nuevo libro. Poco le importaba el hacerlo bien o mal: lo hacia, y sus deseos quedaban satisfechos. Escribió entre otras, y publicó dos obras

muy conocidas, una contra el Interim de Carles V. v otra contra el Convilio de Trento. Estos libros hoy no pueden ni aun leerse. Están tan lienos de errores y necedades, que, al hojearlos, casi no es posible comprender como hubo en su tiempo tantas personas que los leyesen y hasta que los estudiasen con admiracion.

La Sorbona publicó una esposicion de doctrina, conocida con el nombre de Veinte u cinco capítules, en la cual se refutan todos los principales errores de Juan Calvino. Al saberlo el heresiarca, lleno de indignacion se desato en denuestos contra la celebre Universidad de Paris, llegando hasta apellidarla

gregem porcorum: REBAÑO DE PUERCOS.

En 1543 logró Calvino unir sus sectarios con los que seguian á Zuinglio. Esto aumentó su fuerza y le dió ocasion y medios para esparcir la zizaña en todo el pueblo francés. Las sediciones, tan frecuentes en aquel tiempo, contra Francisco I y Enrique II, todas estaban escitadas y dirigidas por el nombrado heresiarca.

En 1551 tuvo Calvino una gravisima cuestion con Gerónimo Bolseco, Fraile Carmelita, que tuvo la desgracia de abandonar su esclarecida Orden para abrazar la reforma protestante, sentina de todos los crimenes y de todas las iniquidades. Calvino sostenia que el hombre no tiene libre albedrio, y que se condena por necesidad, aunque sea virtueso, como esté reprobado, o se salva tambien por necesidad, aunque esté lleno de vicios, como sea predestinado. Bolseco rechazó esta doctrina, y por ello fue condenado, espulsado por los senadores de todo el territorio giacbrino, con la amenaza ademas de ser azquado si volvia á fijar su planta en él. Esto fue un gran bien para el desgraciado Bolseco, porque le infundió un profundo arrepentimiento, y le obligó á pedir y buscar y obtemer la mas completa reconciliacion con la

- Iglesia católica.

Calvino habia escrito mucho con-LXV. tra las penas que imponian los Príncipes católicos á los hereges, siempre obstinados y rebeldes. Llegó en su furor á decir que los Principes eran Dioclecianos, porque castigaban à los heresiarcas con penas corporales. Reto no obstante, Calvino entró un dia en disputa con el español Servet, y fue vencido. El herege catalan le demostró que hacia citas falsas y que argüia con insigne mala fé. Calvino juró entonces vengarse de su adversario en la primera ocasion oportuna. De paso para Italia, Miguel Servet descansó en Ginebra. Lo supo Calvino, y lo denunció como herege á la autoridad pública. Gracias a la influencia del acusador, el acusado fue condenado á morir abrasado por las llamas. Servet fue devorado por las llamas el dia 17 - de octubre de 1553. La forma y las circunstancias del suplicio fueron horrorosas. Servet fue amarrado á una columna con una cadena de hierro. La hoguera se habia enrendido al pie mismo de la columna; pero el viento ladeaba sus llamas, y esto hizo que el desgraciado Servet tardase muchas horas en morir. ¡Que espantosos tormentos! Y, sin embargo, esto no lo comentan, lo olvidán por completo algunos partidarios de la tolerancia.

LXVI Los calvinistas quisieron tambien ejercer el apostolado en el Nuevo Mundo. En 1555 enviaron una mision al Brasil, con el objeto de impedir los triunfos que en aquellos pueblos obtenian los misioneros católicos. : Cosa admirable! Los misioneros calvinistas iban protegidos por el Rey, eran ricos, tenian fuerza, nada les faltaba ni nadie pensó siquiera en suscitar dificultades para que no se realizara su proyectada espedicion. Esto no obstante, los calvinistas llegan al Brasil, y no hacen nada, y no dan principio siquiera à sus diabólicas tareas, porque se dividieron, porque ni aun en el Nuevo Mundo, ni aun á 6.000 leguas de su patria, pudieron ponerse de acuerdo para redactar una formula de fé.

Un francés, liamado Nicolás Duran, celoso calvinista, fue el jefe de la nombrada espedicion. Tan confundido quedó en vista de sus ridiculos resultados, que abandonó la secta protestante, y en 1558 se reconcilió pública y solemnemente con la Iglesia.

LXVII. En 1557 fueron castigados muchos calvinistas en Francia. Con este motivo se declama de una manera horrible contra lo que suele llamarse la intolerancia de los Papas. Nada mas absurdo. Debemos tener en cuenta tres cosas:

1. Que en la época á que nos referimos, el gobierno francés procuraba acercarse todo lo menos posible à la Santa Sede. Los Soberanos de Francia solian separarse de Roma para unirse à los protestantes, y aun para formar alianzas con los musulmanes. San Pio V no pudo lograr que los navios frances acompañaran a los de Roma, à los de Venecia y España en Lepanto.

2. Que los protestantes o calvinistas eran mucho mas crueles con los católicos que estos con aquellos, a pesar de contar los católicos con la inmensa mayoria de la na-

cion.

3.ª Que los delitos castigados en los calvinistas no eran religiosos; no: eran políticos; eran crimenes evidentes y multiplicados de rebeldia y sedicion. Los gobiernos tenian el deber de castigarlos de una manera ejemplar. Por desgracia, adoptaron el funesto principio de fijarse en las consecuencias, que son la sedicion, y prescindir del principio, de la causa única, que son las malas doctrinas.

Sin embargo, para que se comprenda cualera el carácter de los calvinistas, consignaremos aquí algunos hechos importantes.

Em 1560 se descubrió la conjuracion de Amboise, en la cual los hereges habian justrado rebelarse contra Francisco II y contra, los Guisas, apelando para ellocác la sedicion armadade cop ordened lo indicarrección med Em 1561, estando los católicos reunidos en la iglesia de San Medardo, en las inmedias

ciones de Paris, los calvinistas se lanzaron con armas sobre los fieles, los arrojaron por fuerza del templo, hirieron y asesinaron á muchos, derribaron los altares, profanaron las reliquias, arrastraron por el suelo las sagradas imágenes; en fin, cometieron todo linage de tropelías y sacrilégos atentados: ¿Puede esto ser tolerado jamás? ¿Pueden ser compadecidos como inocentes mártires los malvados heresiarcas que así irritan, máltratan y asesinan á los católicos?

Castigar á estos hereges, á los que así, proceden, no es un crimen; por el contrario, es una gran necesidad, un acto de perfecta.

justicia.

LXVIII. Murio Juan Calvino a los cincuenta y cuatro años de edad, el dia 26 de mayo de 1564. Los últimos instantes de su: vida fueron terribles. Mas le atormentaban los remordimientos de su conciencia que los: dolores físicos de la enfermedad. Desesperado, lleno de furia contra Dios, que habia de juzgarlo; contra la medicina, que no sabia preservarlo de la muerte; contra la vida, que no sabia vencer al sepulcro; contra su doctrina, que le habia separado de la justicia; contra si mismo, por ultimo, porque todo era para el motivo de eternos temores, hablaba como un insensato, como en delirio; escandalizando con sus blasfemias é imprecaciones á todas las personas que le rodeav ban. ¡Desgraciado el hombre que se acerca al ultimo juicio con la condiencia abrumatia la iglesia de San Linemiro, les cobrectes requiertes requiertes de la comparate requierte de la comparate del la comparate de LXIX. Digamos algo sobre su caracter. Tenia Calvino mucho ingenio y una memoria felicisima. Su actividad era portentosa. Estudiaha, escribia, predicaba, enseñaba, estaba, en fin, siempre ocupado; jamás se le encontraba tranquilo. Pasma su incansable laboriosidad. Por debilidad del estómago y unos fuertísimos dolores de cabeza que padecia, tenia que ser muy parco en la comida. Bebia pocos licores y en escasa cantidad.

Era amigo del silencio, y le agradaba poco el ruido de la sociedad. Predicaba con suma facilidad; pero con malgusto. Su elocuencia solo se distinguia por la impetuosa fogosidad con que se ensañaba contra la Iglesia católica. Cuando predicaba contra los católicos. Juan Calvino, mas bien que un herege que impugna, parecia un leon que rugia dominado por una rabiosa furia. Era muy vano y presuntuoso, y ann á estos dos vicios superaba con mucho su infernal envidia. En la venganza no conocia limites. Bucero, aunque era su amigo y herege como el, tuvo que llamarlo perro rabioso y escritor inclinado; de la maledicencia. Tambien en su conducta fue Calvino muy digno de la mas severa censura. En Noyon y en Angulema fue en dos digitintas ocasiones acusado y condenado por un crimen tan escandaloso y repugnante que ni sun nombrarse puede en este lugar, Rara calcular su gravedad, es indispensoble rementarse a Sodoma y Gomorra y repordar elaterrible castigo impuesto por Dies & la mefanda Rentagelis. ob nus y seton Este es el verdadero retrato de Juan Calvino, del reformador protestante que tanto escándalo dió al mundo en el siglo xvi.

Así son todos los que se proponen refor-

mar la Iglesia.

## PARRAFO II.

Teodoro de Beza, LXX.—Sus doctrinas, sus emplecs y su muerte, LXXI — Conferencias contan Francisco de Sales, LXXII y LXXIII.—Los hugonotes, LXXIV y LXXV.—La matanza de San Bartolomé, LXXVII.—Los calvinistas en Frances, LXXVIII.—Sus hazañas en Escocia, LXXVIII.—María Stuard, LXXIX.—Sus matrimonios y su forzosa abdicacion, LXXX.—Su prission y muerte en Inglaterra, LXXXII.—Su supplicio, LXXXII.—Jacobo I y Cárlos I, LXXXIII.—Cárlos II y Jacobo II, LXXXIV.

LXX. Teodoro de Beza nació en Vezelay, en la Borgoña, el dia 24 de junio de 1519. A la munificencia de un pariente eclesiastico debió el poder hacer una brillante carrera literaria. Su tio le dio un beneficio, y ademas le cedió todas sus rentas. Estudió Beza la filosofia en Paris, y mas tarde la lengua griega en Orleans, bajo la direccion de Volmaro, el profesor tristemente celebre que antes habia corrompido el corazon y depravado el alma de Juan Calvino. La presencia de Beza era simpática, y sus modales dulces y bastante finos. Sus costembres eran escandalosas. Fue acusado de dilapidacion. de huntos, de fraudes, de adulteries, de asesinatos y aun de otros crimenes mas repugil

nantes todavia. Perseguido por sus acusadores, huyó à Ginebra (despues de haber vendido públicamente el beneficio y disipado toda la fortuna de su tio), donde encontró un poderoso apoyo. Calvino le hizo profesor de griego y le recibió con muestras de grandisimo aprecio. Por esto se dice que Beza era idolatra de Calvino; calvinolatra.

¡He aqui otro reformador!...

LXXI. La doctrina de Beza fue aun mas perniciosa que la de Calvino. Rechazaba de una manera absoluta la presenciá real; negaba abiertamente la divinidad de Jesucristo, y hasta se dudaba si admitia la existencia de Dios.

Despues de la horrible matanza de San Medardo (de la cual ya hemos hablado en el número LXVII), escribió una carta á Calvino, en la cual se gloriaba de los atentados cometidos por los protestantes, mirándolos, segun decia, como un ultraje á los católicos. Esta era la justicia y misericordia de la secta reformada. Ademas escribió Beza á la Reina Isabel de Inglaterra, enemiga y perseguidora de la Iglesia, una carta en la cual mostraba gran satisfaccion por haber establecido el protestantismo con la violencia en Francia. Y se dice. no obstante, due son dignos de compasion, que son inocentes victimas les protestantes que por su rebeldia o per sus drueldades eran castigados por la autoridad plibleat Bezaisen presento cen al Congreso de Worms como representante del Calvino . pidiendo hombres armas ly dinero para encender la guerra civil en Francia. El mismo Melanchton tuvo que reprenderle por su espíritu sedicioso. Dicese, sin embargo, á pesar de esto, que los Monarcas de Francia fueron crueles con los protestantes, porque castigaban con las armas á los rebeldes que con las armas en la mano estaban siempre atentando contra la autoridad pública y contra la paz de los pueblos.

Si son rebeldes, por que han de ser pintados como mártires? Si morian en luchas civiles que ellos provocaban, por que han de ser eternamente llorados con lágrimas de maligna hipocresía, cual si fuesen victimas.

inocentes?

Despues de la muerte de Calvino permaneció Beza por el largo espacio de cuarenta y un años al frente de la iglesia reformada en Ginebra. Murió en 1605, á los ochenta y cinco años de edad.

Los años aumentaron, en vez de disminuir, la corrupcion asquerosa de sus cos-

tumbres.

mente VIII, tuvo San Francisco de Sales varias conferencias religiosas en Ginebra con el obstinado heresiasca Teodoro de Beza.

San Francisco le dijo: — (Crees que pue den salvarse les católicos? — Beza, ab oir esta pregunta, pidió tiempo para contestar; sel retiró duna habitacion separada assumo meditando en medio de la soledad y el sir: lencio propagada algunas: minutos populado paradar la siguiente importación a conteso

tacion:—sSi; creo que los católicos pueden salvarse.»

A lo cual replicó el Santo:—«Ahora bien: tú-crees que nosotros podemos salvarnos en la: Iglesia católica. Nosotros creemos que vasotros no podeis salvaros en la iglesia protestante. ¿Por qué, pues, al menos por prudencia, no aceptais la fó católica, en la cual todos confesais que la salvacion es posible; mientras en la vuestra, en la reforma, solo un partido admite la salvacion? Por otra parte, si confesais que los católicos se puedan salvar, ¿por qué producis tantos escandalos, por qué ocasionais tantos trastornos, por que perpetrais tantos crimenes para destruir el católicismo?»

Nada pudo contestar a este insoluble argumento el heresiarca Beza; pero como le faltaban razones, apeló a los denuestos, y la conferencia termino sin otro resultado que una prueba mas de la intolerancia y la falta completa de razon que degradan al protestantismo.

-(LXXIII: Pasadó algun tiempo, tambien por orden del Papa, volvió San Fráncisco de Sales à buscar à Beza. En esta ocasion el Santo logró hacerse esquelar. Heza se quedá pensativo, y un algunos instantes se halló muy inclinado á abrazan la Religion verda dera. Pero tenía di conzon: ligado pon el crimen, y stando los afectos del mundo pen san solme ola cerne, dificilmenta dejan los bensbres derrompidos de abandonar do come sejos del espíritu Bespues quiso Beza han

blar de nuevo con San Francisco de Sales; pero no pudo. El Santo fue arrojado de Ginebra, y amenazado con la muerte si penetraba otra vez en la casa del anciano heresiarca. Se pusieron ademas guardias en la puerta para alejar hasta la posibilidad de otra entrevista. Tantos fueron los deseos que de ella tenia Beza, que sus discípulos, para cubrir lo que miraban como una ignominiosa derrota, atribuyeron a perversion del juicio, a verdadera demencia las señales de arrepentimiento que en los ultimos dias de la vida dió el desesperado maestro.

LXXIV. Los calvinistas son conocidos en Francia con el apodo de Hugonotes. Recibieron este nombre porque solian celebrar sus reuniones en el barrio de San German, Paris, cerca de la puerta llamada de Hugone.

Es imposible referir, ni aun apuntar siquiera en este compendio, los espantosos crimenes, las sediciones y crueldades de que en cien y cien ocasiones se hicieron reos los calvinistas ó hugonotes de Francia. Francisco I y Enrique II tuvieron que castigarlos, muchas veces, no por sus apostasias, sinos para vengar los ultrajes que cometian todos los dias contra la sociedad, como rebeldes, y contra los ciudádanos pacíficos, como persturbadores y asesinos. Mantos som los crimenes que manchan la historia de los hugos notes que no es posible ni aun comprendere como hay escritores sem les mundos que se atrevan a hacer su apológiamingos for con-

En el reinado de Francisco II, por el año de 1559, Francia se convirtió en un verdadero campo de batalla. Los católicos eran muchos; los calvinistas eran poco numerosos; pero tenian espantosa osadia, y á fuerza de crimenes; por medio del terror, siendo pocos y en realidad débiles; se obstináron en poner su planta sobre el cuello de los católicos, que eran muchos y solo en apariencia débiles. El resultado de esta lucha estaba previsto. Los hugonotes invadian, y los católicos rechazaban la invasion. Los hugonotes fueron vencidos.

Suele decirse que los calvinistas eran pobres desvalidos y que carecian de todo apoyo en Francia. Juana, la viuda del segundo Rev de Navarra, les prestaba todo su poderoso apovo en la corte. El Principe de Condé, el almirante Coligny, el titulado Rey de Navarra, todos estos Principes y muchos otros, eran no solo hugonotes, sino que consagraban sus vidas y sus haciendas al triunfo del partido calvinista. Los protestantes de Alemánia y los Reyes protestantes de Inglaterra, no cesaron nunca de enviar sus auxilios de hombres y de dinero á los hugonotes de Francia. ¡Ellos eran ricos, y se pintan como pobres! ¡Eran poderosos, y acometian, é insultaban, y saqueaban, y asesinaban á los católicos, y para engañar á las gentes cándidas, para inspirar horror al catolicismo, se les presenta como débiles, como hombres desvalidos, cual víctimas inocentes llevadas al cadalso solo por un refinamiento de crueldad! En todo es así la lógica y la doctrina de

-la demagogia incrédula.

El Rey Francisco II, á la edad de diez y siete años, fue envenenado por un médico calvinista. (Natal Alejandro, tomo xix, capi-

tulo II, art. 9.°, números 3 y 4.)

LXXV. Continuemos presentando tales como son á los inocentes hugonotes. Los protestantes solian decir para justificar sus inicuas sediciones, que conspiraban contra el gobierno, porque el gobierno no les permitia el libre ejercicio de su culto. En 1562, Cárlos X cometió la insigne torpeza de conceder á los hugonotes, por un edicto público, - libertad para que se reunieran y predicaran y practicaran todo lo que miraban como ceremonias de su religion. Parecia natural que, si el obieto de los tumultos era la prohibicion del calvinismo, tolerada esta secta. renaciera la paz. ¡Error funesto! La tolerancia se proclamó solo como un pretesto para hacer la guerra. He aqui la demostracion de lo que acabamos de decir.

En Vassy comenzaron al instante las hostilidades. El Príncipe de Condé se puso al frente del ejército calvinista, tomó muches pueblos, y se hizo dueño de no pocas fortalezas. Donde quiera que entraban los hugonotes saqueaban las casas de los fieles, ahorcaban á los sacerdotes, profanaban los templos, y en prueba de tolerancia, prohibian el culto católico. Hé aqui para que pe-

dian tolerancia los calvinistas.

Los revolucionarios de todos los tiempos

descan telerancia para conspirar impunemente cuando están vencidos, y solo dan tiranta para mantenerse en el poder, por medio de la violencia, cuando son vencedores. ¡Desgraciada la nacion cuyos gober-nantes olvidan o no quieren conocer esta verdad importantisima! El gobierno legitimo. para vencer à los rebeldes hugonotes, necesitó aceptar muchas y muy refiidas ba-tallas campales, en las cuales los sublevados, lejos de ser castigados como inocentes victimas, vencian ó eran vencidos, despues de terrible resistencia, como ejército fuerte y disciplinado. En la batalla de Dreux, el dia 19 de diciembre de 1562, fue preso el general calvinista, Principe de Conde; pero murió un Príncipe real, el padre de Envique IV. Antonio de Navarra, que peleaba en las filas de los católicos, es decir, del partido que conservaba la lealtad debida al trono y que era enemigo de la sedicion.

En 1563, el duque de Guisa, general en jefe del ejército real, fue traidoramente asesinado por Juan Poltroz, agente de los hugonotes, y discipulo y amigo del famoso Teo-

doro de Beza.

La fuerza de los calvinistas llegó à tal punto, que la Reina madre, entonces regenté del reino, se vió en la necesidad de aceptar la ignomíniosa paz que le proponian. No es necesario esforzarnos mucho para que todo el mundo comprenda cuál era la debilidad y la inocencia de los pobres mártires del calvinismo.

LXXVI. Continuaba la iguerra civila Los calvinistas la habian empezado. y la sostenian con el auxilio de un poderoso partido en lo interior, y el apoyo material y directo de muchos gobiernos protestantes en el estranjero. En 1567 fueron derrotados. En 1569 lo fueron tambien, y ademas pendieron su jefe, el Principa de Condé, que los mandaha en la batalla de Farnac. En la noche del 24 de agosto de 1572 fueron asesinados en Paris por los partidarios del duque de Guisa, que queria vengarse de los asesinos de supadre; que deseaba castigar à los que le habian denribado del poder; que, por último, intentaba destrozar, como jefe de un partido, al partido opuesto, que le hacia la mas ruda y mas constante oposicion. No podemos aprobar la matanza de San Bartolomé; pero debemos dejar consignado que los hugonotes murieron como hombres de partido, no como hombres de fé; que no eran ni fueron jamás inocentes; que jamás, en fin, dejaron de conspirar con la política y con las armas, con el mismo asesinato, contra todos sus adversarios.

Esta es la ocasion de rechezar la inmunda calumnia que algunos escritores superficiales intentan arrojar sobre la brillantisima historia de San Pio V. Suponen los escritores anticristianos á quienes aludimos, que San Pio V aprobó y aplandió la horrorosa matanza de la noche de San Bartolomé. Para confundir á estos calumniadores de la Santa Sede, nos basta recordar que San Pio V

murió el día 1.º de mayo de 1572, y la matanza no tuvo lugar hasta el día 24 de agosto del propio año. ¿Cómo es posible que aplaudiera Pio V un crimen perpetrado tres meses y veinticuatro días despues de su muerte? A esto se reducen las acusaciones inventadas por los impos contra la Santa Sade

tadas por los impios contra la Santa Sede.
"En 1563, en Paris, ocurrió un hecho que no debemos dejar de referir. Estando un saterdote celebrando el santo sacrificio de la Wiss, en la jelesia de Santa Genoveya, en-

saverdote celebrando el santo sacrificio de la Misa, en la iglesia de Santa Genoveva, entro un hugonote, y con modales groseros y palabras impias y horribles blasfemias, por fuelza se apodero de la Sagrada Hostia, y la arrojo al suelo. Como era de esperar, los catónicos se arrojaron sobre el, y le tronchator la mano sacrilega. Tiene derecho ninguir protestante para insultar de una maneras tan escandalosa a muchos miles, a muchos millones de católicos, a la inmensa mayoria de una nacion? El que esto hace, es necesario que se resigne a sufrir las consecuencias de su insoportable osadía.

En el propio año lo hugonotes quemaron en Tours los venerandos restos mortales de San Francisco de Paula. Los fieles no podian

tolerar estos escesos.

LXXVII. La heregia es la rebelion en todas partes. Los calvinistas hicieron en los Paises Bajos contra Felipe II lo propio que en Francia hacian contra Francisco I, Francisco II y Carlos IX. Bajo el pretesto de la Religion, se sublevaron los calvinistas, y con el auxilio de treinta mil soldados alemanes que trajo el Principe de Orange, y el apoyo de Inglaterra y Francia, lograron separarse para siempre de la monarquia española. Si Cárlos V no hubiera sido tan tolerante con los hereges en Alemania, los Paises-Bajos, por la fuerza de las armas, nunca hubieran pensado en declararse independientes de España. No sentimos la pérdida material de estas provincias. España no es ni debe ser ambiciosa. Los gobiernos que aspiran á salvarse, deben procurar no poseer lo ajeno, y sobre todo no gobernar lo que por sus especiales circunstancias no debe ser gobernado sino por otros gobernantes. Las conquistas son la ruina de los pueblos y el descrédito de las autoridades. Aleje Dios de nosotros para siempre el pensamiento de la conquista! Sostener lo propio. No invadir lo ajeno. Este es el gran principio de la justicia.

LXXVIII. Los hereges hicieron horrorosos estragos en Escocia. Un sacerdote apostata, llamado Knox, luterano primero, atraido por Calvino en Ginebra despues, aceptó, por último, sus errores, y se prometió defenderlos y propagarlos con diabólica constancia en su pais. Por desgracia, cumplió lo que habia ofrecido. Knox era fogoso en su elocuencia y de mucha osadía, gran constancia y espantosa crueldad.

Enrique VIII, empeñado en separarse y separar á todo el mundo de la Iglesia Romana, para lograr su depravado intento declaró la guerra á Jacobo V, Rey de Escocia. Los protestantes, acaudillados por Knox, como no eran católicos, no fueron fieles. y abandonando á su legitimo Rey, abrazaron el partido del Monarca invasor. Entonces habia dos partidos en Escocia: uno, que pretendia convertir aquel reino en provincia de la Gran-Bretaña, y otro, que sostenia la conveniencia de su separación. El primero queria enlazar á Maria Stuard, hija de Jacobo V, con el Principe de Galles, para poder asi formar un solo reino entre Escocia y la Gran-Bretaña. El otro, para evitar esta fraccion, buscaba la alianza de Francia, y procuraba unir à la heredera del cetro de Escocia con un Príncipe francés. Por lo pronto venció este partido. Pero es lo cierto que los calvinistas, olvidando por completo los deberes de la lealtad, conspiraron contra su Rey, contra su patria, y arruinaron hasta su propia nacionalidad.

LXXIX. Los protestantes predicaban, es decir, declamaban con escandaloso desenfreno en Escocia. Al escándalo de las palabras, añadian la opresion de la violencia. Asesinaron al Arzobispo; persiguieron terriblemente á los católicos, y con insolente osadía derribaron y profanaron los templos. El Regente del reino favorecia á los rebeldes, como partidario de la alianza con Enrique VIII. La heredera de la Corona, á la edad de siete años, en 1558, fue llevada á Francia.

Recibió una educación escelente, y pasados algunos años se desposó con Francisco II. Por la temprana muerte de este Rey francés, quedo viuda y sin sucesion. Cuando volvió á Escocia, todo estaba trastornado. La heregia habia pasado por encima de la virtud y de la lealtad de aquel puetilo. Dominaba el protestantismo. Basta indicar esta para comprender que en Escocia no podía haber paz ni respeto á la autoridad legitima.

LXXX. Los protestantes inventaron inuchas y muy horribles calumnias contra la infortunada Reina María. La acusaren de adultera, la infamaron por todas partes, diciendo que era cómplice en la muerte de su marido, y que despues, como prueba de complicidad, se habia casado públicamente con su asesino. ¡Qué horror! El mismo infierno parece que agita la lengua de los heresiarcas, cuando se trata de calumniar á los Principes católicos. El furibundo calvinista Knox insultaba á la Reina María de una manera impudente. Tuvo el valor necesario para ponerla en la alternativa de escoger entre el asesinato ó la abdicacion. La infeliz Maria Stuard, llena de espanto, renunció la Corona, y al soltarla la puso sobre la cabeza de su hijo, que solo tenia trece meses.

LXXXI. A pesar de la renuncia, que, cediendo al terror de las turbas, hizo la infeliz María Stuard, no fue puesta en libertad, como todo el mundo esperaba. Creyendo librarse de la durísima persecucion que esperimentaba, con el auxilio de los pocos sub-

ditos que le permanecian fieles, buscando tranquilidad y proteccion se dirigió á su parienta y amiga, la hija de Enrique VIII, Isabel la Inhumana, que á la sazon reinaba en la Gran-Bretaña. Esta mujer, esta hiena, esta implacable perseguidora del catolicismo, al ver en su corte, afligida por la desgracia, á la infortunada Reina de Escocia, por miserable envidia, por ambicion, por un conjunto de todas las malas pasiones que ardian en su pecho, la encerró primero en una cárcel, le aumentó mas tarde las cadenas de la prision, y con pretestos repugnantes, despues de haber procurado deshonrarla, la hizo condenar á muerte, despues de diez y nueve años de insoportable encarcelamiento.

Una sola reflexion haremos en este caso. María Stuard dejó crecer en su pais impunemente el árbol de la incredulidad, y pasados algunos años se vió calumniada, perseguida, y aun elevada al cadalso por las consecuencias de la doctrina que habia permitido sembrar, por los frutos únicos que la incredulidad produce en todas partes. Cuando la heregia se planta, el indiferentismo nace, la cizaña crece, la lealtad concluye, la perfidia se multiplica, y los tronos, convertidos en astillas, son arrastrados impiamente por las calles y plazas públicas. No puede ser leal á su Rey el pueblo que no es fiel á su Dios. ¡Ojalá todos los gobernantes grabaran profundamente en sus pechos esta máxima, nunca desmentida por la historia.

LXXXII. El dia 18 de febrero de 1587

pereció en el cadalso María Stuard. Se le ĥabia condenado por venganza, y ni aun en las gradas mismas del patíbulo se la quiso tratar con benignidad y misericordia. Era católica, pidió un confesor católico, y solo se le concedió un ministro protestante, que la escitaba á la apostasia en los momentos mismos en que iba á comparecer ante el tribunal de la Eterna Justicia. Maria Stuard rechazó con santa indignacion al ministro protestante, y despues de haber recibido la Sagrada Eucaristia, que, con autorizacion del Papa San Pio V, llevaba entonces consigo, despues de haberse preparado con sus honestos, pero mas ricos atavios, con firme paso, semblante sereno, su corazon fijo en la imagen de la Virgen que llevaba en el pecho. y sus ojos clavados en el Crucifijo que tenia en sus manos, con majestad verdaderamente régia, sin turbacion de ningun género, subió una por una todas las gradas del cadalso. Su cuello fue cortado por el verdugo, y su cadáver sepultado junto al de la Reina Catalina, la primera, la unica mujer legitima del inmundo y cruel Enrique VIII. Aqui necesitamos hacer un recuerdo im-

Aquí necesitamos hacer un recuerdo importantisimo. Los Reyes que han muerto despues de un juicio inícuo á manos del verdugo, han sido Maria Stuard y Carlos I en la Gran-Bretaña, y Luis XVI en Francia. Es digno de notarse que estos horrorosos crimenes solo se han perpetrado en pueblos que han perdido la fé, y por hombres que se han manchado con el asqueroso bortor de

la apostasia. Los pueblos católicos nunca se han convertido en jueces, y mucho ménos en verdugos de sus propios Monarcas. Para que un pueblo consienta en que su Rey muera en la guillotina, es indispensable que primero se deje arrebatar su fé y corra por la pendiente de la heregia, hasta sepultarse en el abismo de la impiedad. Los gobiernos que creen posible la continuacion de su prestigio, sin que sea respetada en sus dominios la Religion católica, son tan insensatos como el hombre que para prolongar su vida se hiciera estraer todos los dias la cuarta parte de su sangre. La incredulidad se presenta siempre coronada por el regicidio y la sedicion.

LXXXIII. Jacobo VI sucedió á María Stuard, su madre, en el trono de Escocia. Poco despues, por muerte de Isabel, heredó la corona de Irlanda y de la Gran-Bretaña. Entonces cambió el nombre de Jacobo VI, Rey de Escocia, por el de Jacobo I, Soberano de todo el Reino-Unido. Este Príncipe, apartándose completamente de Ias huellas de su madre, abrazó con calor el protestantismo, y persiguió con horrorosa crueldad á los ca-

tólicos.

En 1603, bajo pena de muerte, mando á todos los sacerdotes católicos que abandonasen el territorio de la Gran-Bretaña. Tres años despues, en 1606, propuso el juramento de fidelidad al Rey protestante, que era una ley general de apostasía, impuesta con sancion horrible á todos los fieles que tenian entonces la desgracia de morar en Inglaterra. Los que tanto hablan contra la intolerancia de la Santa Sede, no perderian el tiempo examinando las leyes de rigor y de sangre con las cuales se fundó y propagó el

protestantismo.

El juramento defidelidad, ó la ley general de apostasia que lleva el nombre de Jacobo I, fue impugnada por el célebre español Suarez, en una obra que mereció ser quemada por la mano del verdugo en Londres. Tambien es necesario que no olviden estas circunstancias los que tanto declaman contra la Iglesia católica, porque procediendo con suma justicia y gran prudencia, en todo tiempo ha hecho que sean devorados por las llamas los libros impios que solo sirven para corromper las costumbres, depravar el corazon de los hombres y arrastrarlos à la sedicion. Tambien queman libros los adversarios de la Religion católica; pero con la inmensa diferencia de que Martin Lutero quema en Alemania la Bula inmortal de Leon X, en la cual se proclama con voz muy alta la justicia; Isabel de Ingla-terra quema un libro, en el cual se intenta poner freno á sus licenciosas costumbres; Jacobo I quema el libro inmortal de Suarez, en el cual se sostiene contra la mes inmunda tiranía la verdadera independencia de los pueblos; y Robespierre, el gran Lama de la revolucion francesa, quemo un folleto, en el cual su autor tuvo la audacia de mostrar compasion hácia las victimas y horror hácia les verdugos, mientras que, por el contrario, la Iglesia católica solo arroja al fuego las obras que, sembrando la incredulidad, confunden la inteligencia; depravando el corazon, corrompen las costumbres, ó inculcando el escepticismo, pervierten la naturaleza humana y tornan al hombre en abominable monstruo. Sí, tambien queman libros los protestantes; pero con la diferencia inmensa de que la Religion católica arranca la zizaña y protege la buena semilla, mientras el protestantismo se ocupa en fomentar la mala yerba y estirpar hasta las últimas raices de la buena semilla.

Jacobo I murió en 1625, á la edad de cincuenta y nueve años. Le sucedió en el trone su hijo Cárlos I, quien, á pesar de ser protestante, no pudo librarse de recoger las tempestades, producto necesario de los vientos que habia sembrado su padre. Jacobo I exigió á los ingleses un juramento de rebeldia contra el Papa, y los ingleses lo cumplieron, rebelándose contra su hijo Cárlos I, y haciéndole perecer en un cadalso á los cuarenta y ocho años de su vida, el dia 30 de enero de 1648.

LXXXIV. A la muerte de Cárlos I siguió una época de disturbios y de escandalosos atentados en la Gran-Bretaña. Cromwell, el fanático, el sanguinario, el implacable perseguidor del catolicismo y de la monarquia, el verdugo de Cárlos I y el asesino de Irlanda, con el nombre de Protector, ocupó el trono ensangrentado de la casa de Stuard. Murió Cromwell en 1658, y los ingleses pusie-

ron espontaneamente la corona sobre las sienes del hijo de Cárlos I, que entró á reinar con el nombre de Cárlos II. Murió este Monarca à la edad de sesenta y nueve años, en el de 1685. Le sucedió en el trono su hermano Jacobo II, el dia 16 de febrero del propio año. Este Monarca era católico, y sin pensar para nada en oprimir à los protestantes, fue arrojado del trono, solo porque en 1687 hizo publicar un edicto, en el cual se permitia el libre ejercicio de la Religion católica en todos sus dominios. Este hecho demuestra de una manera evidente cuál es la verdadera significacion de la tolerancia, de esa palabra hipocrita, que con tan dañada intencion tienen siempre en sus labios los enemigos del catolicismo. Jacobo II murió en 1701, á la edad de sesenta y ocho años, como desterrado, en Francia. Su hijo, Jacobo III, murió tambien en la emigracion, sin haber podido jamás ocupar el sólio de sus mayores. Esta dinastia ha sido estinguida por el tiempo. Dios no ha querido que hayan encontrado fidelidad en Înglaterra los nietos de Jacobo I, Rey obcecado, que tantos esfuerzos hizo por estirpar en aquel pais la fidelidad al romano Pontifice. detana, Gromwell:

## PARRAFO III.

Rrrores de Calvino, LXXXV.—Su doctrina sobre la Santa Escritura, LXXXVI.—Su error acerca de la Santísima Trinidad, LXXXVII.—Su error acerca de Jesucristo, LXXXVIII.—Su error acerca de la ley Divina, LXXXIX.— La justificacion, XC.—Las buenas obras y el libre albedrío, XCI.—La predestinacion y la salvacion, XCII.—La Penitencia, XCIV.—La Eucaristía y la Misa, KCV.—El Purgatorio y las Indulgencias, XCVI.

LXXXV. Calvino adoptó casi todos los errores de Lutero; pero no contento con esto, desenterró casi todos los errores inventados por la impiedad y la soberbia en los quince siglos que le habian precedido. Plateolo contó hasta 207 heregias en las obras de Calvino. Otro autor, Francisco Zorbandes, examinando todos los escritos de este heresiarca, halló en ellos los errores copilados por 1,400 heregias. Y esto no puede parecer estraño, teniendo en cuenta que Juan Galvino leia la historia de la Iglesia solo para aprender y repetir lo que contra el catolicismo habian dicho todos los hereges.

LXXXVI. En el libro escrito contra el Concilio Tridentino, Juan Calvino niega á la Iglesia la autoridad é infalibilidad que ha recibido la Iglesia para determinar el verdadero sentido de las Sagradas Escrituras; rechaza el Cánon de los libros santos, aprobado y sancionado por el Concilio de Tren-

to; presenta absurdas objeciones contra la Vulgata, y niega, por último, que sean canónicos los libros del Eclesiástico, la Sabiduria, Tobias, Judith y los Macabeos. Tampoco admite Calvino las tradiciones apostólicas. Como se ve, este heresiarca combate ó niega lo que quiere, solo porque quiere, sin mas razon que su capricho, ni mas motivos que

su aversion profunda al catolicismo.

Tratando el Misterio de la LXXXVII. Santisima Trinidad, Juan Calvino establece lo que quiere y rechaza lo que se le antoja. Dice que cree en el Padre, en el Hijo y en el Espiritu Santo: admite la unidad divina en la esencia, y, sin embargo, rechaza el nombre de Trinidad, y hasta aparenta llenarse de horror cuando oye repetir los nombres consustancial ó hipostásis. En este punto es hasta ridicula la absurda doctrina del heresiarca. Admite las cosas, y niega los nombres inventados para esplicarlas. Es indudable que en el plan de Juan Calvino entraba el hacer todo lo posible para sembrar la confusion en la Iglesia.

LXXXVIII. Acerca de Jesucristo espone Calvino teorias tan insensatas que no esposible ni aun comprender cómo fueron creidas por tantas gentes en los pasados siglos. Nos abstenemos de reproducirlas, porque ya hoy no tienen ni aun valor histórico, porque no tienen relacion ninguna cón los errores que mas pululan en nuestra época, porque, en fin, basta dejar consignado que consistem en suponer que Jesucristo como hombre eje-

cutó acciones humanas muchos siglos antes de su encarnacion.

Solo indicaremos que tatabien rechaza Calvino, porque asi lo quiere, la bajada de Jesus al seno de Abraham, despues de espirar en el Golgota, para librar á los Patriarcas, Profetas y Santos de la antigua ley. Como en todos estos errores no hay más que frutos de la delirante imaginacion de Juan Calvino, basta esponerlos para que sea conocida su absurdidad.

LXXXIX. Calvino, adelantandose en esto, asegura que los hombres no pueden cumplir la ley de Dios; que en ellos no hay libre albedrio; que todos son arrastrados á la virtud ó al vicio por una necesidad ciega é indeclinable de la gracia ó la concupiscencia; que no hay en el hombre culpas veniales; que todas son mortales; que, por último, todas las obras humanas, aun las de los justos, son pecados, por brotar de una naturaleza manchada por la culpa.

Estos errores se fundan en dos principios que no pueden ser mas repugnantes ni mas absurdos, á saber: que Dios abandona por completo el linage humano, y que todo lo que hace el hombre es malo y producto de una necesidad fatal. Estos dos monstruosos principios son contrarios á todo lo que nos enseña la fé, á la enseñanza constante de la esperiencia, y hasta al dictamen de la recta razon. Juan Calvino deberia haber probado que el hombre no es libre para aceptar el bien ó el mal, y que Dios no le da los auxi-

lios suficientes para conocer cuales son sus deberes y vencer las tentaciones que se oponen a su cumplimiento. El principio fundamental de los calvinistas es en gran parte una copia exacta del fatalismo musulman.

XC. Hablando de la justificacion, Juan Calvino dice que solo consiste en la imputacion de los méritos de Cristo, sin que para ello sean necesarias las buenas obras. La teoria que en este punto admiten los calvinistas es verdaderamente horrible. Consiste en suponer que como el hombre tenga fé protestante; como sea elegido; como una vez sea justificado por lo que llaman la imputacion de la justicia de Cristo, nunca podrá perder la gracia aunque se manche y degrade con todos los más abominables crimenes que pueden perpetuarse en el mundo. Esto es un contrasentido monstruoso. Esto es suponer que Dios no tiene voluntad eterna; que no ha dado leyes al mundo; que no premia a los que las cumplen ni castiga à los que las infringen. Esto, en fin, es suponer que entre Dios no hay diferencia entre el ladron y el asesino que despojan al viajero de la honra y de la vida, y el hombre vir-tuoso que inflamado por la caridad parte su pan y sus vestidos con el hambriento ó desnudo, y carga sobre sus hombros para li-brar de la muerte, para dar la salud como entrañable hermano al moribundo que encuentra abandonado y cubierto de heridas en el camino de Jerico. Ante Calvino, tan justo es Cain como Abel, y tan digno de loor Judas, que vendió à su maestro, como la Magdalena arrepentida, que regó con sus lágrimas y enjugó con sus propios cabellos los sagrados pies de Jesus. Por fortuna nada hay tan racional como la virtud, ni tan irracional como el vicio. Calvino al declararse apologista del crimen, se granjea los anatemas de la Iglesia, las maldiciones de la filosofia, y la execracion de la historia.

XCI. Calvino niega el libre albedrío. suponiendo que solo es un vano título ó una palabra sin sentido. Esto está refutado con solo reflexionar en lo que constantemente nos enseña nuestra propia conciencia. Tan absurdo es este error, que el hombre, aunque quiera, no puede admitirlo, porque natural y necesariamente lo rechaza su propia conciencia. La voluntad del hombre no es superior a los hechos. Por esto, aunque nosotros queramos ver en nuestra conciencia que carecemos de la libertad natural, no podemos ver nunca cumplido su execrable deseo; jamás dejará de ver, de conocer, y aun de sentir en si mismo, con evidencia inmediata, que tiene libre albedrio; que puede inclinarse al bien o al mal; que, en fin, cooperando á los auxilios de la gracia, puede observar la ley que Dios le ha impuesto. Hay una inmensa diferencia entre la verdad que enseña el catolicismo y las teorias que proponen los hereges. Mientras más se examinan las verdades católicas, más y más nos convencemos de que en nada se oponen, de que están absolutamente conformes con lo

que es verdadero, justo y racional. Por el contrario, mientras más se ahonda en el estudio de las heregias, más profundo es el convencimiento que se adquiere de que todo el que se aparta de la revelacion, queda de hecho separado por un insondable abismo de

la verdad, de la justicia y la razon.

Sapone Calvino que Dios es quien obra en nosotros el bien o el mal. Por lo que antecette, queda hasta la evidencia demostrado que la asercion de Calvino es de todo punto falsa; que el hombre es completamente libre; que es, por lo tanto, y no puede menes de ser, responsable de todas sus acciones. Bueno es, no obstante, hacer notar que este permicioso error, que la horrible blasfemis de Calvino que estamos impugnando, ha sido reproducida en nuestros propios dias por el ateo M. Prudhon.

ACII. Acerca de la predestinacion espone Juan Calvino una teoría que no puede leerse sin desprecio, porque es abominable; y sin horror y estremecimiento, por ser monstruosamente feroz. Supone este herestarca que Dios ha dividido al genero humano en dos clases muy diversas. Pertenecen a una los que han nacido para salvarse, y se salvarán, aunque estén manchados con toda suerte de crimenes; y á otra, los que han nacido para condenarse y se condenarán, aunque sean dignos de eterna recompensa por sus grandes virtudes. Calvino pinta á Dios premiando con la eterna gloria al malvado, y castigando con suplício eterno al justo.

¿Qué horror! Hasta nos repugna el refutar una teoría tan absurda, tan execrable y tan monstruosa.

XCIII. Insistiendo Juan Calvino en su sistema de crueldad y repugnantes privilegios, supone que los Sacramentos de la Iglesia no aprovechan á todos los fieles, sino á los calvinistas ó á las pocas personas que él coloca en el catálogo de los selectos. Añade, que las palabras que pronuncia el sacerdote al conferir los Sacramentos carecen de fuerza consacratoria, y solo tiene virtud concionatoria. A su decir, los Sacramentos solo sirven para escitar la fé. Segun Calvino, no hay ninguna diferencia entre la ley antigua y la ley de gracia. Del propio modo podia decir que no hay diferencia alguna entre la sombra y la realidad, ó entre el crepúsculo de la mañana y la esplendente claridad del medio dia. Por espíritu de sistemática y ciega oposicion á la Iglesia, niega tambien Juan Calvino el carácter indeleble que imprimen en el alma el Bautismo, la Confirmacion y el Orden. Asegura, porque asi le parece, que solo hay tres Sacramentos en la Iglesia, y rechaza todos los demas. Le parece un crimen el que la Confirmacion, la Penitencia, la Extremauncion y el Matrimonio sean contados entre los Sacramentos. Aunque admite el Bautismo, por no estar en nada conforme con la Iglesia, niega que sea necesario para la salvacion, y asegura que nunca, ni aun en el caso de estrema necesidad, puede ser administrado por los legos.

Afirma, por último, que el Bautismo de San Juan Bautista tenia la propia virtud que el Bautismo de Jesucristo.

Nuestros lectores habrán ya advertido que toda la ciencia y toda la crítica de Juan Calvino consiste solo en ir negando de cualquier modo lo que enseña la Iglesia católica.

XCIV. Ya hemos visto que Juan Calvino rechaza el Sacramento de la Penitencia; ahora solo nos falta indicar cómo se espresa acerca de este punto. Dice que los pecados cometidos despues del Bautismo se perdonan con la sola memoria de este Sacramento, sin necesidad de recurrir al de la Penitencia. Esto equivale a decir que cuando un hombre injuria a su propio padre no necesita arrepentirse, ni dar satisfaccion, implorando clemencia, porque el crimen se borra recordando el origen, o la relacion necesaria que existe entre el padre y el hijo. Respecto à la absolucion, asegura Calvino que no tiene virtud para remitir los pecados, sino para atestiguar el perdon que Dios concede, mediante las promesas de Jesucristo. Por supuesto que Calvino se abstiene muy bien de aducir los testimonios de la Santa Escritura, en los cuales pudiera apoyarse el error que acabamos de enumerar. Tambien afirma que la confesion de los pecados fue establecida Por Inocencio III en el siglo xiii; sin tener en cuenta que San Bernardo la predicó en el siglo xII; Gregorio VII en el siglo xi; San Gregorio Magno en el vi; San Agustin en el v: San Cipriano en el III; Origenes y San Justino en el II; y todos los varones apostólicos, y todos los Apóstoles, y el mismo Jesucristo, en el primer siglo de la Iglesia. Hé aqui por qué Calvino rechaza con tanta obstinacion la tradicion eclesiástica.

XCV. Calvino trata el Sacramento de la Eucaristía con una ligereza, con una superficialidad, con una sacrilega osadía, que no puede leerse sin repugnancia. Sus palabras acerca de este Misterio adorable no son más que un tejido abominable de blasfemias. Desprecia la Transustanciacion; niega tambien la presencia real; no admite más que un signo ó figura, y no quiere que sean adorados el verdadero cuerpo y la verdadera sangre de Jesus en el augusto Sacramento de la Eucaristía.

XCVI. Como ya hemos visto, el sistema de Calvino consiste en negar, solo en negar los dogmas de la Iglesia católica. Por esto niega el Purgatorio, desconoce el valor de las indulgencias, rechaza la intercesion de los Santos, y condena el culto de las imágenes. Por esto combate el Primado del Soberano Pontifice, y niega su infalibilidad en los Concilios, en las definiciones dogmáticas. Por esto, en fin, reprueba todas las leyes disciplinares y todas las ceremonias de la Iglesia. Notiene palabras bastante duras para condenar los ayunos eclesiásticos, el celibato del clero y los votos religiosos. En cambio santifica la usura, y nada hace para impedir el aumento y los escándalos de la corrupcion.

## PARRAFO IV.

Secta, XCVII.—Los Puritanos, XCVIII.—Los independientes y Presbiterianos, XCIX.—Diferencias entre unos y otros, C.—Los Cuákeros, CI.—Los Anglicanos, CII.—Los Piscatorianos, CIII.—Los Arminianos y Gomaristas, CIV.

XCVII. La secta de Calvino se dividió bien pronto en muchas otras que aquí no podemos ni aun nombrar, por ser inmenso su número. Los sectarios se dividieron y subdividieron hasta el punto de degenerar en el ateismo por medio de la confusion y la disolucion que le es consiguiente. Aquí, no obstante, hablaremos de las sectas mas notables.

XCVIII. Llámanse Puritanos los que aparentaban creer con pureza y practicar con absoluto rigor la doctrina de Calvino. Estos se han distinguido siempre por su odio al catolicismo y su horror à la monarquia. Ellos fueron los que en 1649 hicieron perecer en un cadalso à Cárlos I, Rey de la Gran-Bretaña.

XCIX. Los independientes ó Presbiterianos convienen con los Puritanos en el odio a los catolicos y el aborrecimiento á la Monarquía; pero se distinguen en que rechazan todo freno religioso; admiten la más absoluta anarquía en todo lo que atañe á la conciencia, y se consideran libres en todo lo que no esté conforme con la Iglesia católica. De los independientes provienen los antiescriturarios, que desprecian los libros santos; los anabaptistas, que selo aceptan la rebelion y el fanatismo, y los antinomos, que no admi-

ten ninguna ley.

C. Son conocidos con el nombre de presbiterianos los miembros de una secta muy numerosa repartida en Inglaterra, que no admite gerarquía ninguna en la Iglesia. Solo reconoce la dignidad del presbiterado, y por esto se llaman presbiterianos sus

adeptos.

CÎ. Los Cuáqueros ó tembladores llámanse así porque se fingen poseidos por el Espíritu Santo, y en los éstasis que aparentan tiemblan mucho. Esta es la única ceremonia de su culto. Se creen justificados; odian el catolicismo, y atribuyen á Jesucristo pasiones indignas de la Divinidad. Entre ellos hay muchos que no pueden vivir sin la rebeldía.

CII. Los Anglicanos rechazan la autoridad de la Santa Sede; pero admiten dogmas; no niegan las Escrituras; conservan la autoridad episcopal, y practican casi todas las ceremonias que en lo antiguo aceptaba el protestantismo. La secta anglicana es la oficial en Inglaterra. Pudiera definirse diciendo que es una forma religiosa encargada en cubrir una gran mentira política. En la secta anglicana no hay de religion nada mas que algunas palabras y no pocas formas puramente esteriores.

Entre los anglicanos no hay fé verdadera

ni autoridad religiosa.

Los anglicanos se han rebelado contra la autoridad del Papa, y en lo eclesiástico están sometidos en todo y para todo á la potestad civil. ¡Qué absurdo!

CHI. Los Piscatorianos forman una secta que no es moral ni es doctrina, es solo un cúmulo de estravagantes delirios, que ya no se pueden ni aun leer. Dividian la justicia de Jesucristo en activa y pasiva. Jamás hemos podido comprender cuál es el fundamento de esta distincion. Hicieron algun ruido al nacer, y murieron cubiertos de ignominia á poco de haber nacido. Esta es la suerte reservada á todos los sistemas que se apartan de la revelacion divina.

CIV. Los Arminianos y Gomaristas adquirieron celebridad por la lucha que sostuvieron unos contra otros. Eran los primeros discípulos de Arminio, profesor de teología en Holanda, y los segundos seguian á Gomaro, profesor de la Universidad de Leyden. Ambos partidos procedian de la secta calvinista : pero los primeros se acercaban más á las prácticas del catolicismo que los segundos. En una asamblea protestante se examinó la cuestion que existia entre los Arminianos y Gomaristas. El número favoreció á estos, y fueron condenados aquellos. Barnefeld y Hugo Grocio se encontraron entre los vencidos. Barnefeld pereció en un cadalso. Grocio salvó su vida, merced al ingenio de su esposa, que supo sacarlo furtivamente de la cárcel, encerrado en una gran cesta, que suponia estar llena de libros. No es inútil tener en cuenta que el mismo Grocio, el celebre profesor de derecho público, no pudo librarse de la intolerancia y persecucion de los protestantes.

## ARTICULO IV.

## PARRAFO PRIMERO.

Inglaterra antes del Cisma, CV.—Enrique VIII y Ana Bolena, CVI.-Welsey. Sus conseios. CVII. - La Reina Catalina ante el Tribunal. Muerte de Wolsey, CVIII. - Despojo de los bienes del clero, y primer matrimonio sacrilego de Enrique VIII, CIX.—Juramento de fidelidad. Impío decreto de Crammer, CX.—Decretos del Papa, CXI. — Persecucion del Cardenal Polo. Muerte de Fischer y Tomás Moro, CXII.-Muerte de Ana Bolena. Nuevo matrimonio con Juana de Seimour, CXIII. - Los seis artículos. Son quemados los huesos de Santo Tomás de Cantorbery. Muerte de la Reina Juana, CXIV.—Obstinacion de Enrique VIII, CXV.-Ana de Clebes. CXVI. - Catalina de Howard y Catalina Parray, CXVII.-Remordimientos de Enrique. CXVIII.—Su testamento y muerte. CXIX.

CV. No puede leerse sin dolor la antigua historia de Inglaterra. En el siglo vi, compadecido de ella el Papa San Gregorio Magno, le envió misioneros que la librasen de la esclavitud, y por medio del catolicismo la pusiesen en contacto con la humanidad. Tan firme y tan estendida se hallaba la Religion en la Gran-Bretaña, que todo el mundo designaba aquel pais con el nombre de Isla de los Santos. Su patrono, el Santo más venerado en todo el territorio británico, Santo Tomás de Cantorbery, habia muerto, habia re-

cibido el martirio en el siglo x11 por defender la autoridad de la Santa Sede. Esta ligera reflexion basta para comprender cual era el carácter religioso de los ingleses. No podian admirar las virtudes de su patrono sin reconocer la autoridad de la Santa Sede, y esperimentar deseos vehementes de morir en defensa de la unidad católica representada por el primado de jurisdiccion que el Papa ejerce en toda la Iglesia. En este estado la corrupcion y la soberbia caen como una plaga sobre todo el territorio de la Gran-Bretaña. La historia de Inglaterra desde el siglo xvi hasta nuestros dias solo puede ser escrita

con lágrimas.

CVI. En el año de 1501 se enlazó Arturo. primogénito de Enrique VII, Rey de Inglaterra, con Catalina de Aragon, hija de los Reyes Católicos. Murió Arturo sin haber consumado el matrimonio, y prévia la dispensa del. impedimento de afinidad concedida por el Papa Julio II, se celebraron poço despues las nupcias de la Princesa Catalina con el Principe Enrique, hermano de su primer marido. Enrique observó en sus primeros años una escelente conducta. Como hombre de fé. era instruido y celoso. Fue enemigo personal de Lutero, y publicó contra él la célebre apología católica titulada De los siete Sacramentos, que dedicó al Papa Leon X, y que le valió para él y para todos los que le sucedieran en el Trono el honroso título de Defensor de la Fé. Enrique VIII vivió por el largo espacio de 25 años en buenas relaciones

cen la Reina Catalina de Aragon. Tuvo de ella cinco hijos, de los cuales solo pudo sobrevivir la infortunada Reina María. Pasados los 25 años de su primer matrimonio, turbada la imaginacion de Enrique por un afecto desordenado á la impúdica Ana Bolena, se resolvió á elevar al solio á esta mujer escandalosa, aun á costa de enrojecer com sangre todo el territorio británico.

Estas son siempre las consecuencias de las

malas pasiones.

CVII. Tomás Wolsey, Cardenal y gran Canciller, por espíritu de innoble adulacion, por lisonjear las pasiones de Enrique, conociendo que buscaba con ansiedad un pretesto para declarar nulo su primer matrimonio con la Reina Catalina, le sugirió la sacrilega idea del divorcio, inventando al intento un impedimento que no podia existir, por haber desaparecido completamente despues de la dispensa de Julio II. Wolsey creia que el Papa no podia dispensar en el impedimento de afinidad en primer grado, ó, lo que es igual, que no puede autorizar el matrimonio entre dos cuñados. Es una heregía negar esta facultad en la Santa Sede.

Enrique VIII quiso ademas consultar con varias Universidades de Europa, y en todas ellas halló sobrados testimonios para convencerse de que su matrimonio con Catalina era válido, y de que nadie podia anularlo

en el mundo.

A esto debemos añadir que Enrique VIII tenia motivos muy poderosos para creer que

Ana Bolena era su propia hija, por haber mantenido ilícitas relaciones con su madre en los dos últimos años que precedieron á su nacimiento. Pero las pasiones, cuando no tienen freno, perturban por completo la razon del hombre.

CVIII. Enrique se obstinó, á pesar de todo, en enlazarse con la impúdica Ana, y rogó al Papa que anulase su primer matrimonio. La Reina rogó al Papa que constituyese el tribunal en Roma y no en Lóndres, porque en este último caso serian jueces sus más encarnizados enemigos. El tribunal continuaba, sin embargo, en Inglaterra, y el Soberano Pontífice necesitó reclamar su resolucion en términos muy formales para que la causa toda entera pasase á la Santa Sede.

Enrique envió á Roma para que defendiese su causa al impio é hipócrita Tomás Crammer, sacerdote de corazon depravado y pervertida conciencia, que se hallaba dispuesto á sacrificar la justicia solo por obte-

ner los favores del tirano.

Crammer fue enviado á Roma por Enrique VIII para apoyar la causa del divorcio contra la Santa Sede. Para dar á conocer á este hombre malvado basta indicar que se habia propuesto llegar á las más altas dignidades de la Iglesia y del Estado, olvidando su fé, sacrificando su conciencia, adulando á la impúdica Ana Bolena, y lisonjeando en todo las malas pasiones de Enrique Este Monarca, ciego por el fatal influjo de sus pasiones, intentó granjearse la amistad de

Reginaldo Polo y Tomás Moro, y autorizar sus infamias con la virtud y ciencia de estos dos grandes hombres. Sus esperanzas no se realizaron, por fortuna. Polo y Tomás Moro rechazaron con dignidad y entereza las incalificables insinuaciones de tan depravado Monarca. Conociendo Enrique que en Roma no se pensaba siguiera en favorecer el divorcio, con el fin de intimidar al Papa mandó que ninguno de sus súbditos pidieran y obtuviesen gracia alguna de Roma sin espresa licencia de su gobierno. Esta medida es tan inmunda, fue inspirada por una intencion tan malevola, recibió una contestacion tan cumplida, que por cierto, tanto la maldad de Enrique como la integridad del Soberano Pontífice no deben pasar sin un ligero comentario. Es muy vulgar entre los impios la idea de que en Roma se sacrifica la justicia siempre que peligran las riquezas. Como Enrique se hallaba bastante preocupado por esta absurda creencia, se propuso amenazar al Papa con despojarlo de las limosnas que enviaban á Roma los fieles de la Gran Bretaña que obtenian gracias espirituales de la Santa Sede. Por fortuna en esta ocasion, como en todas, las calumnias de la impiedad quedaron para siempre confundidas. El Papa dejó perder el dinero, y ni un solo instante vaciló en inclinarse con todo el peso de su autoridad al lado de la justicia. Los que contínuamente están acusando a Roma bajo el punto de vista del interes mundano, no se atreverian ni aun á mover su lengua si tuvieran en cuenta que los Papas han sido siempre protectores de todos los débiles é inocentes, y perseguidos por todos los malvados y poderosos. La Santa Sede no puede lisonjear á los fuertes, porque es y solo puede ser maestra de la verdad, amparo de la inocencia y esclava de la justicia. El tristemente célebre Cardenal Wolsey, que tanto se habia degradado con sus humillaciones y lisonjas á Enrique, cayó por fin en desgracia de este Monarca, perdió toda su influencia en la corte, y fue ademas desterrado ignominiosamente de Lóndres. Pero Enrique tenia un corazon de fiera, y no reconocia límites en su venganza. No satisfecho con la pena de destierro, ordenó que su antiguo favorito Wolsey fuese conducido á la capital de la Gran-Bretaña con todas las precauciones de un reo de Estado. Tanto se le hizo sufrir en el camino, que murió víctima de horrorosos remordimientos antes de llegar á la corte. Ocurrió su muerte en diciembre de 1530. Creyeron algunos que se habia suicidado tomando una gran cantidad de licor envenenado. Opinan otros historiadores, por el contrario, que pereció merced al frio de la estacion, los trabajos del camino, las vejaciones que esperimentó en el viaje, y mas que todo el terror que le causaba la idea de presentarse en Londres, donde tantos adversarios tenia, despues de haber perdido toda su autoridad, y contando por añadidura con toda la implacable indignacion del Soberano. Lo cierto es que antes

de espirar, con voz trémula y acento de dolor profundo, pronunció estas notabilisimas palabras: «¡Oh si yo hubiera servido á Dios con tanta exactitud y tan buena voluntad como he procurado agradar al Rey!»

Estas palabras son la más elocuente condenacion y el más terrible escarmiento que pueden imponerse á todos los malvados aduladores, que no vacilan en despreciar las leyes de Dios por no desprenderse de un

bienestar efímero y despreciable.

CIX. Crammer, convencido de que en Roma no podia adelantar nada en favor de la impía causa que sostenia, prévio el consentimiento de Enrique, abandono la Ciudad Eterna v se volvió á la Gran-Bretaña. Al pasar por Alemania, con direccion á su pais. Crammer se enlazó secretamente con la hermana del herege Hosiandro. Como Enrique, aunque herege, era enemigo mortal de los sacerdotes que faltaran á la ley del celibato. Crammer se vió en la necesidad de adoptar todas las precauciones posibles para que no llegase á noticias del público su sacrilego matrimonio. Vacó por aquel tiempo el arzobispado de Cantorbery, y Crammer fue nombrado para ocupar esta Silla, la primera entre todas las del Reino-Unido de la Gran-Bretaña. Antes de poner la mitra sobre sus sienes, el impio Crammer se comprometió a sancionar el divorcio y bendecir el matrimonio del Rey con su impúdica cortesana.

El clero en su gran mayoría se oponia al

divorcio, y defendia los legitimos derechos de la Reina Catalina. Por venganza el Rey consideró à los sacerdotes católicos como traidores, y les impuso penas horrorosas. La persecucion que esperimentó el clero católico de Inglaterra en la época à que nos referimos, no es inferior en nada à la que sufrieron los antiguos fieles en los tiempos del Emperador Juliano. El clero, como para aplacar al Rey, le ofreció la suma, entonces muy considerable, de 400,000 escudos. Pero todo era inútil. El obcecado Monarca rodaba por una pendiente en la cual, sin un milagro especial de la Gracia, no podia detenerse.

El Canciller Tomás Moro, no pudiendo autorizar tan horribles iniquidades, protestó en la forma única que le era posible hacerlo, renunciando al altísimo puesto que desempeñaba en la corte. El Papa Clemente VII protestó tambien contra el Monarca prevaricador, y le amenazó con fulminar contra el los rayos del Vaticano. Esto no obstante, Enrique celebró secretamente su matrimonio con Ana Bolena en diciembre de 1532. El sacerdote Rolando, que le dió la bendicion nupcial, lo hizo por haberle asegurado antes el Monarca que tenia en su poder la autorizacion de la Santa Sede.

CX. Con el favor de Ana Bolena fue elevado al más alto puesto de la nacion el impio Tomás Cromwel. Este era un luterano, lleno de ambicion y astucia. Enrique lo hizo conde, le entregó el sello real, lo nombro Vicario general en las causas eclesiásticas, y, en fin. no perdonó medio de ningun género para darle riquezas, honores, todo el prestigio indispensable para que pudiese sostener con ventaja la guerra contra el catolicismo. Cromwell, unido à Crammer, se propuso exigir á todos los ingleses el juramento de fidelidad en lo eclesiástico al Monarca Enrique VIII. Esto era separarlos de la Santa Sede, y exigir de una manera oficial y con violencia la general apostasia. Hubo gran empeño en arrancar este abominable juramento al célebre Obispo Juan Fischer. Este venerable Prelado profesaba un tierno cariño al Monarca, y creyendo que aun le seria posible detenerlo en su camino de perdicion, accedió, pero añadiendo que solo hacia el juramento en cuanto fuese licito, segun la palabra de Dios.

Esto fue considerado como la caida del gran Obispo, se divulgó por todas partes, y sirvió de piedra de escándalo contra la cual se estrellaron muchos católicos. No pocos en efecto prestaron el juramento de apostasia al ver el nombre de Fischer en el catálogo de los desgraciados que se apartaron de la Santa Sede. Esta es una gran leccion para los altos personajes. Los hombres que por su ciencia ó por su virtud se han grangeado el respeto de los pueblos, tienen grandes deberes que cumplir, faltan horriblemente à la mision que les confia la Divina Providencia, si no procuran medir todas sus palabras, y encerrar todos sus pasos en el recto sendero de la justicia. El ejemplo de estos hom-

Digitized by Google

bres ha sido y será siempre una ley para la inmensa mayoria de las gentes. Fischer juró por debilidad, y ni aun con el martirio pudo borrar las deplorables consecuencias de su

juramento.

Alentado Crammer con la caida de este venerable Obispo, publicó la sentencia de divorcio, y procedió á celebrar con solemnidad y estraordinaria pompa el sacrilego enlace entre Enrique VIII y Ana Bolena. Ocurrió esto el dia 13 de abril de 1533.

CXI. El Papa Clemente VII declaró nulo el divorcio, y sin ningun valor el segundo matrimonio con Ana Bolena. Manifestó que Enrique quedaba excomulgado como desobediente á la Santa Sede; pero concediéndole todavía el plazo de un mes para que reflexionara sobre su conducta antes de que se divulgara la sentencia.

Enrique, en vez de oir la voz del Soberano Pontifice, lleno de indignacion mandó encerrar en un castillo á su esposa Catalina,
prohibió que se le diera en lo sucesivo el titulo de Reina, y considerando como ilegitima á su legitima hija la Princesa Maria, la
escluyó por un decreto del derecho á la Corona de sus mayores. Poco despues, el dia 7
de setiembre de 1533, cinco meses despues
del matrimonio público, nació la hija de Ana
Bolena, la Princesa Isabel, tan tristemente
célebre en la historia por su abominable impureza y sus atroces crueldades. Enrique,
viendo que los católicos no se conformaban
con el inícuo decreto fulminado contra la

Princesa María, legitima heredera del trono. empezó nuevamente a perseguirlos con una furia infernal Encerró en la cárcel á Fischer, Tomás Moro, y más de doscientos franciscanos que habian reprobado el divorcio. El dia 3 de noviembre de 1534 aprobó el Parlamento inglés el decreto que escluia á la Princesa María, y declaraba á Isabel. la hija espúrea de Ana Bolena, heredera legitima del trono. En seguida derogó la autoridad del Papa en todos los dominios de la Gran Bretaña, declarando rebeldes á todos los que continuasen admitiendo el Primado de honor y jurisdiccion en la Santa Sede. Se abrogó una autoridad ilimitada sobre los Obispos, hasta el punto de considerarlos como meros empleados subalternos, sujetos en todo á la potestad civil. Se hizo nombrar jefe espiritual de toda la iglesia anglicana, y mando que se borrase en todos los libros religiosos el nombre del Soberano Pontifice. Y aun no contento con tantas estravagancias, tan espantosas crueldades v tan horrorosos sacrilegios, inspirado por su rabia inmunda, rugiendo como un leon, hizo poner en la Letanía estas execrables palabras:

De la tiranía y detestables enorminades del

Obispo romano, libranos, Señor.

CXII. Enrique VIII vio que su pretendida jurisdiccion eclesiástica era mirada con horror, y quiso que se publicaran muchos libros para que la defendieran y la hicieran aceptable. Por desgracia no faltaron escritores que, por odio al catolicismo unos, cedien-

do à la violencia del tirano otros, compusiesen sofísticas é impías disertaciones en favor del sacrilego primado que se atribuia Enrique. Intentó este despótico Monarca obligar á su pariente Reinaldo Polo a que publicase algunos libros en apoyo del cisma; pero este insigne literato, tan respetable por su inmensa erudicion como por su firmeza en la fé, en vez de plegarse ignominiosamente al capricho de Enrique VIII, con heróico desprendimiento y admirable valentía. escribió y publicó cuatro obras de grandisima importancia en favor de la unidad católica y en contra del cisma anglicano. Enrique lleno de furor, ardiendo en deseos de venganza, quiso por esto imponer un castigo horrible á su pariente Reinaldo Polo. Lo declaró traidor de la patria, reo de lesa majestad, y por añadidura lo condenó á muerte. Viendo que no le era posible hacerle perecer en el cadálso, porque habia salvado su vida abandonando el suelo británico. buscó medios inícuos, y puso en juego recursos abominables para asesinarlo de una manera tan traidora como infame. No pudieno ni aun así vengarse de Polo, hizo degollar en un cadalso á su octogenaria madre, á su hermano, á su tio y á todos sus cercanos parientes, solo por el crimen de ser madre, hermano, tio y parientes del ilustre cam-peon de la fé, Reinaldo Polo.

Este hecho, este atentado, habla por si solo muy alto en contra del protestantismo. Y sin embargo, los modernos incrédulos nos estan siempre ponderando la tolerancia de

los protestantes.

Enrique VIII no conocia más ley que su corrupcion, ni más derecho que su venganza. Todos los religiosos que rechazaron el cisma fueron impiamente degollados ó arrojados á las llamas.

El célebre Fischer, Obispo católico, amigo y consejero de su padre, amigo, maestro y consejero del mismo Enrique, por no aprobar el incestuoso y sacrilego matrimonio de la impúdica Ana, por no consentir en manchar su alma con el horrendo crimen de la apostasía, se vió en la necesidad de subir al cadálso. Su crimen consistia en ser justo. Como era anciano, le flaqueaban las piernas. y necesito apoyarse en un fuerte baston para caminar hacia la muerte. Al llegar al patibulo arrojó el baston al suelo, y con la fortaleza y serenidad de los justos, esclamó: «Ea. pies, cumplid con vuestro deber. Haced un esfuerzo, que ya es poco el camino que os falta.» Al ver alzada sobre su cuello el hacha del verdugo, levantando los ojos al cielo, y entonó un himno de gratitud al Omnipotente porque se habia dignado concederle la palma del martirio. Su verdugo, el monstruo Enrique, llevando su venganza más alla de la muerte, hizo poner la cabeza del santo Obispo y Cardenal Fischer sobre un asta en el puente de Londres. Fáltanos advertir que este horrible atentado se perpetró en el año de 1534, y que mientras el impio Enrique mandaba preparar el cadalso en

que habia de morir Fischer, el Papa Paulo III le enviaba el capelo cardenalicio a la misma cárcel.

Muy parecida à la muerte de Fischer fue la del mártir Tomás Moro. Era este primer ministro de Enrique VIII, y el más profundo filósofo y el más afamado literato que en el siglo xvi produjo la Gran Bretaña. Tomás Moro era tan sábio, como firme en su fé é integro en sus costumbres. Rechazó el honrosisimo y lucrativo cargo que desempeñaba en la corte, y se granjeo toda la indignacion de Enrique VIII por no degradarse con la apostasia. Su misma mujer quiso inclinarlo con importunos halagos á que diese su aprobacion al iníquo y sacrilego despotismo del Monarca pritánico. Pero Tomás Moro, á imitacion del Santo Job. desoyó las diabólicas sugestiones de su esposa, que lo escitaba á blasfemar contra la Divina Providencia. No necesitamos advertir que el impio Enrique castigó con la muerte más cruel al martir Tomás Moro, solo porque era justo, y no queria manchar su alma adulando la iniquidad; solo porque era amigo de la verdad, y no quiso degradarse apoyando con la elocuencia de sus palabras la sacrilega causa de la mentira.

Los católicos necesitan tener estos hechos muy fijos en la memoria para contestar con ellos á los escritores incredulos que todos los dias están ponderando y ensalzando la llamada tolerancia del protestantismo.

CXIII. Informado Paulo III de todas estas.

iniquidades, amenazó con las excomuniones de la Iglesia á Enrique VIII y todos sus cómplices si no se arrepentian de sus estravior y se abstenian de perpetrar tan sacrilegos atentados. El Papa, no obstante, se abstuvo de publicar esta sentencia, por tener alguna esperanza de la conversion de Enrique. Todo fue en vano. El Monarca, cada vez más ciego por su furor y sus pasiones, se arrojó como un tigre sobre el corazon de la Iglesia. Mandó visitar los monasterios, y los visitó por medio de personas enemigas de las Ordenes religiosas, que tenian interes en desprestigiarlas para destruirlas y apoderarse de sus riquezas.

Por este tiempo murio en su prision la desgraciada Reina Catalina de Aragon, mujer legitima de Enrique VIII. Poco antes de espirar escribió una carta para su marido, en la cual, despues de perdonarlo, le habla con tan cariñosa ternura, que hace derramar lágrimas a todo el que no tenga un corazon de piedra. El mismo Enrique, con ser una hiena, no pudo leer la carta de Catalina sin estremecimiento. Enrique guardó luto por la muerte de su esposa. Ana de Boylen. por el contrario, al recibir esta tristisima noticia, llena de regocijo, creyéndose ya sin rival, con feroz satisfaccion, dijo: «¡Por fin soy ya Reina!» No contenta con esto, se engalanó con sus más ricos vestidos para celebrar la muerte, mejor dicho, el martirio de su inocente victima, la infortunada Catalina de Aragon.

Poco duró su satisfaccion impia á la impúdica Ana de Boylen. Acusada de adulterio y aborrecida por Enrique, fue arrojada en una prision y degollada en un cadalso. El Rey, que estinguidas sus pasiones, solo hallaba hastío en la inmunda Ana, necesitó hacer pocos esfuerzos para convencerse de la corrupcion de sus costumbres. Se le probo que mantenia ilícitas relaciones con varios personages de la corte, y entre ellos, con su propio hermano. Enrique, que no hallaba más ley que su venganza, mando declarar nulo su matrimonio con Ana; desheredar como ilegitima á su hija Isabel, y hacer perecer en el cadalso á Ana de Boylen con su hermano y todos sus cómplices.

Bueno es que nuestros lectores vayan conociendo y recordando lo que ha sido en su origen el protestantismo. Cieno y sangre; corrupcion y crueldad; perfidia y despotismo: he aqui lo unico que puede hallarse en el principio de la impia reforma protestante.

CXIV. El dia 7 de junio de 1536 el Parlamento inglés declaró que la hija de Ana de Boylen no podia ser heredera del trono, y que por el contrario era heredera legitima la princesa Maria, unica hija que habia dejado Enrique de su legitimo matrimonio con la Reina Catalina.

Cuando el Rey aborrecia a la Reina Catalina y amaba a la impúdica Ana, el Parlamento, arrastrándose ignominiosamente a los pies del Rey, solo por adular la infame pasion de un tirano, declaró nulo el matrimonio de Catalina, desheredo del Trono á la Princesa María, y acordó que solo podía reinar en Inglaterra la Princesa Isabel, frutodel sacrilego matrimonio de Enrique y Ana. En cambio, cuando el Rey aborreció a Ana. el mismisimo Parlamento, degradándose con nueva vileza, solo por complacer al tirano, anuló su primer decreto, se retractó de una manera ignominiosa, y declaró que no era Isabel, hija de Ana, sino Maria, hija de Catalina, la legitima heredera del trono.

Esto prueba que los Parlamentos no han sido, ni son, ni serán nunca freno para el despotismo. Sobre este punto puede consultarse lo que con no poca estension decimos en los varios capítulos que dedicamos al examen de la reforma protestante en El Papa

y los gobiernos populares, tomo 11.

V como el envilecido Parlamento no conocia más ley ni más justicia que los caprichos de Enrique, sancionó todas las blasfemias y sacrilegas iniquidades que este abominable Monarca le mandó aprobar.

Redujo lo esencial de la Religion á los seis

puntos siguiente:

Que se admitiese la conversion del pan en el verdadero cuerpo de Jesucristo en la Eucaristia.—Segun esto, el Parlamento, que por complacer á Enrique hacia degollar o arrojar a las llamas a los católicos que creian en la autoridad del Papa, mandaba del propio modo degollar ó arrojar á las llamas à los protestantes que no creian en la transustanciacion. Y esto no era porque el Parlamento fuese protestante ni católico, sino porque los envilecidos miembros que lo componian se habían degradado hasta el punto de sancionar sin réplica, por servil adulacion, todas las monstruosas iniquidades de Enrique. Y esto no es nuevo en la historia. En los tiempos de Neron, el Senado se ocupaba en horrar con suntuosisimas exequias la muerte de un mono que tenia el Emperador mónstruo. Cuando el Soberano es fuerte y déspota, los Parlamentos se humillan y no protestan nunca contra la inmoralidad y la tirania.

2.° Que la comunion se recibiera bajo una sola especie.—En esto, los miembros del Parlamento británico, por adular á Enrique, se apartaban de los protestantes y mandaban degollarlos.

3.º Que se conservase el celibato del clero.

4.º Que se observara el voto de castidad.

5.° Que la celebracion de la Misa era conforme à la ley Divina, y que las Misas privadas no solo son útiles, sino necesarias.

6.° Que se conservase absolutamente la confesion auricular.—En todos estos puntos el Parlamento aprobaba las máximas de Enrique contra los protestantes, y parecia como que se acercaba al catolicismo. Esto, no obstante, sin cesar estaba espidiendo decretos para destruir los conventos, perturbar la Iglesia, perseguir al clero y descuartizar d'los católicos.

Estos seis artículos fueron sancionados con horrorosas penas. Enrique solia sin piedad arrojar en las llamas á los católicos y protestantes, con los pies y las manos atados y fuertemente unidos por las espaldas.

Para sostener el absurdo y sacrilego primado en toda la Iglesia anglicana, el Monarca nombró Vicario general á Tomás Cromwell, quien, aunque era seglar, debia ejercer jurisdiccion suprema en todas las causas eclesiasticas, y presidir los Sínodos de los

Obispos.

Como si todo esto no fuese bastante, Enrique VIII hizo desenterrar los huesos de Santo Tomás de Cantorbery, y á pesar de los cuatro siglos que habian pasado por encima de su heróica muerte, le mandó formar proceso, le hizo condenar como traidor, arrojó sus huesos á una hoguera y esparció sus cenizas por el aire.

Véase cómo la tolerancia protestante viola los sepuleros y se ensaña hasta contra las

cenizas de los mártires.

El Papa Paulo III, con fecha 1.º de enero de 1538, ordenó que se publicase la sentencia de excomunion contra Enrique. Pero fue sin embargo suspendida su publicacion, por no atormentar al Monarca británico, á quien se suponia afligido con la muerte de su tercera esposa, Juana de Seimour.

Hallabase esta Reina en los últimos dias de su embarazo, y el Rey, temiendo que pereciera antes de nacer el feto, para estraerlo hizo abrir inhumanamente las entrañas de sn madre.

Juana murió cruelmente asesinada, y Enrique vió satisfechos sus deseos de dejar el trono á un varon con el nacimiento de un Príncipe, que más tarde reinó con el nombre

de Eduardo VI.

CXV. Muerta Juana, Enrique pensó inmediatamente en su cuarto matrimonio. El Sumo Pontifice Pablo III aprovechó la ocasion-para hablarle de arrepentimiento é indicarle los medios de obtener una pronta y honrosa reconciliacion. A este fin le escribió manifestándole que quedaba suspendida la sentencia pronunciada contra él en Roma. El Papa nombró Cardenal á Reinaldo Polo, v le envió como legado á Francia, para tratar del matrimonio de su pariente el Rey de Inglaterra con la Princesa Margarita, hija de Francisco I, Rey de Francia. Todo lo tenia preparado favorablemente el sabio y leal súbdito de Enrique VIII, Reinaldo Polo; pero Enrique, lejos de mostrar agra-decimiento, cediendo á pérfidos consejos, cada vez mostraba más profunda irritacion contra el célebre Cardenal Polo. Quiso estraerlo de Francia para degollarlo como rebelde; más Francisco I, lejos de entregarlo como pedia el Monarca británico, le advirtió el peligro para que pensara en su seguridad. Enrique entonces, creyéndose burlado en sus proyectos de venganza, ofreció un premio de cincuenta mil escudos á quien le entregara la cabeza del Cardenal Polo. Esta

es la justicia y la humanidad de los refor-

madores protestantes.

CXVI. En tal estado de cosas, Tomás Cromwell, el cortesano (no Oliverio el regicida, de quien ya se ha hablado en el múmero 85), Tomás Cromwell, repetimos, era luterano, y aprovechó su valimiento ante el Rey para unirlo con una Princesa alemana perteneciente a su misma secta. La escogida fue la Princesa Ana, hija del duque de Cleves. El matrimonio se celebró el dia 3 de enero de 1540. Enrique se mostró al principio muy contento con su nueva esposa, no solo por el amor conyugal, sino porque creis. que por medio de ella no le seria dificil entrar en la liga de Smalcalda y formar alianzas con los Príncipes alemanes. Nombró á Cronwell su primer canciller, lo hizo condede Essex, y le permitio que se enriqueciera · apelando a todo género de medios y aprovechando todo linage de recursos. Enrique habia autorizado a su primer ministro para que firmase el tratado de alianza con los Principes protestantes de Alemania. Por desgracia para el nuevo conde, cuando llegó la hora de suscribir el tratado Enrique. aborrecia ya á su mujer Ana de Cleves, y solo pensaba en apartarse de ella y de todo lo que fuese aleman. Enrique pidió el divorcio y reprobó el tratado. Acusó de infidelidad á Tomás Cromwell, y como reo de alta traicion, lo encerró en la torre de Lóndres. Pocos dias despues le hizo morir en un: cadalso, sin permitirle que se defendiera. Altos juicios de Dios! Este primer ministro, que muere sin poder defenderse, era el mismo que tantas veces habia aconsejado á Enrique que degollase ó ahorcara á los católicos, sin permitirles ningun linage de defensas. Los inicuos son siempre castigados

por su misma iniquidad.

Por lo que atañe á la Reina Ana de Cleves, Enrique, que le tenia ya un profundo aborrecimiento, la puso en la alternativa de aceptar el divorcio, declarando que su primer matrimonio habia sido nulo, o morir degollada como luterana en un cadalso. La infeliz Princesa se lleno de terror, y cediendo al miedo, consintió en el divorcio. Declaró que antes habia celebrado esponsales; y con tan fútil pretesto, el impio Crammer, el ciego instrumento de la crueldad horrible y las asquerosas pasiones de Enrique, declaró disuelto este matrimonio. La Reina Ana. despues de repudiada, tuvo la inmensa fortuna de librarse del furor de su antiguo marido, logrando salir de Inglaterra y refugiarse en Alemania.

CXVII. Ocho dias despues de este escandaloso divorcio, Enrique se desposó con Catalina Howard, hermana del duque de Hordfolc. La prontitud con que se celebraron estas nupcias prueban cuánta parte tendria el amor á esta nueva Reina en el ódio y en el repudio de la Princesa alemana. Pero Enrique era tan violento como inconstante en sus pasiones. Habian pasado pocos dias, y ya su ardiente amor se habia trocado en rencoroso

aborrecimiento. Ante el Parlamento acusó de impureza á Catalina Howard; declaró que no habia observado las leyes del pudor antes de su matrimonio, y la hizo condenar a muerte. Inútil es advertir que la sentencia fue inmediatamente cumplida. Ademas, á instancias de Enrique, el Parlamento britanico se degradó hasta el punto de publicar una ley en la cual se condenaba á la última pena á toda doncella que, desposándose con el Rey, hubiese antes faltado á la castidad. Esta ley ridícula y escandalosa es una mancha de cieno que cayó, para no borrarse nunca, sobre la frente de Enrique VIII, del Parlamento inglés y de todo el protestantismo.

Despues se casó Enrique VIII con Catalina Parray. Esta Princesa fue bien pronto acusada, y hubiera tenido la misma suerte que las cinco que la habian precedido; pero tuvo la fortuna de que muriera su marido antes de que se fallara su causa, y sin duda de ningun género a la viudedad debió la salva-

cion de su vida.

CXVIII. Llegó el término de los escándalos y de los crimenes para este depravado Monarca. Era estraordinariamente obeso, y llegó á adquirir una especie de inmovilidad que lo llenaba de desesperacion. Para pasar de un lado á otro necesitaba ser trasladado por sus pages. A la enfermedad del cuerpo se le añadieron los horribles remordimientos de la conciencia y una inmensa tristeza en el corazon. A medida que se acercaba á la muerte, veia con mayor claridad y más vivos colores los horrorosos atentados con que habia manchado su vida. Solo por caprichos y venganzas habia hecho perecer en el cadalso á dos Cardenales, tres Arzobispos, 18 Obispos, otros tantos arcedianos, 50 canónigos, 60 Prelados regulares, más de 500 sacerdotes, 29 barones, 366 caballeros, y un número incalculable de católicos y protestantes. Nada decimos de sus divorcios ni del degüello de sus mismas mujeres. Aquel hombre se precipitaba en los abismos de la muerte, empujado por los escándalos del cisma y resbalándose por una pendiente de sangre y cieno.

CXIX. Enrique quiso arrepentirse antes de la muerte; pero su orgullo era incompatible con su arrepentimiento: hizo abrir una iglesia de franciscanos, y permitió que en ella se celebrase el Santo sacrificio de la Misa. En su testamento quiso que su hijo Eduardo fuese educado en la fé católica, sin renunciar al sacrílego primado de su padre, como si fuese compatible la verdadera fé con la negacion de la gerarquía eclesiastica.

Enrique, por fin, murio atormentado por los remordimientos, á la edad de 57 años, despues de 38 años de reinado, el dia 1.º de

enero de 1547.

#### PARBAPO II.

Reinado de Eduardo VI. Su tutor, CXX.—Se declara el tutor herege y suprime la Religion católica, CXXII.—Hace morir á su hermano el Almirante Seymour, CXXIII.—Muerte el tutor, CXXIII.—Muerte del Rey Eduardo. Crimenes y crueldades. Honroso arrepentimiento, CXXIV.

CXX. Entre los tutores que nombró Enrique VIII al Príncipe Eduardo, se encontraba su tio Eduardo Seymour, conde de Esford. hermano de Juana de Seymour, la tercera mujer de Enrique. El tutor, conde de Esford. era zuingliano, aunque con abominable hipocresía habia aparentado hasta entonces, por no perder la gracia del Monarca, profesar sus mismas doctrinas. Viendo que los tutores eran católicos en su mayoría, formó contra ellos una conjuracion, dió un golpe de Estado. v deshacién dose de todos, se quedó solo como único tutor, anuló el testamento del Rey y se hizo nombrar duque de Sommersset y Regente con el nombre de Protector. ¿Era esto justo? ¿En qué derecho se apoyaba para proceder asi? ¡Justicia! ¡Derecho! La justicia y el derecho, como la verdad y la misericordia, son cosas que no se encuentran en el protestantismo. En la reforma protestante, como en la revolucion, no hay más que inmundicia y perfidia, crueldades y violencias.

CXXI. En el instante que el nuevo Duque de Sommersset se encontró único Soberano, comenzó á fomentar la heregía y opri-

mir con sacrilegos decretos y horrorosas vejaciones á los católicos. Prohibió celebrar Ordenes á los Obispos, y solo permitia predicar á los ministros protestantes. El protestantismo y la revolucion son siempre muy parscidos en sus obras. Jamás están en desaouerdo en lo que atañe al despotismo contra la Iglesia. Los Obispos católicos no podian ni aun predicar sin ser condenados como traidores. En cambio todos los protestantes podian predicar y aun blasfemar contra todo lo mas santo de la Iglesia católica. Esta es siempre la igualdad y la tolerancia que en la práctica nos dan la revolucion y el protestantismo. El impio é inmundo Crammer; el sacrilego Arzobispo de Cantorbery; el que hacia y deshacia todos los matrimonios de Enrique VIII, recibió el encargo, no solo de predicar contra la Iglesia y de perseguir á los católicos, sino además de componer una especie de catecismo que no es en su fondo otra cosa que la negacion absoluta de la Religion, por mas que en su forma se presente . sacrilegamente engalanado con unas cuantas frases religiosas.

La vileza y la hipocresia eran los dos rasgos mas notables que distinguian à Crammer. Mientras vivió Eurique, hacia perecer en el cadalso à los clérigos que no eran célibes, y muerto el Monarça, por complacer al Regente, se enlazó de una manera pública y solemue con una mujer inmunda que en su viaje à Italia habia encontrado en Alemania, y con el mas estrecho sigilo habia logrado introducir y mantener en la Gran Bretaña. Lo dicho: en el protestantismo, en su origen, no hay mas que cieno, crueldad é infamias.

Latimer, Obispo apostata, hombre de ambicion desenfrenada y satánica soberbia, fue otro de los predicadores que buscó el Regente para introducir por medio de la violencia el protestantismo en la Gran Bretaña.

No contento con esto, hizo venir de Alemania tres protestantes muy famosos por su impureza y sus crueldades, y más que todo por la sacrilega osadia con que blasfemaban contra la Religion católica. Por órden del gobierno fueron traidos desde Strasburgo los tres apóstatas, Martin Bucero, Pedro Martir y Bernardino de Ochino. Estos tres fanáticos protestantes fueron puestos al frente de la enseñanza oficial en las Universidades de Cambridge y de Oxford. La instruccion del Principe Eduardo fue confiada á dos furibundos zuinglianos, Ricardo Ksock, sacerdote apóstata, y Juan Chect, lego de horrible fanatismo y escandalosas costumbres. Así cumplia el Regente la espresa voluntad de Enrique VIII, manifestada en su testamento de que su hijo no fuese educado en la reforma protestante. El Regente Sommersset intento tambien imbuir en las máximas del protestantismo á la Princesa Maria; pero fueron por fortuna inútiles todos sus esfuerzos.

El Regente suprimio los sels artículos de Enrique, y por un decreto del Parlamento, con fecha 5 de noviembre de 1547 declaró abolida la Religion católica en Inglaterra. Este es siempre el resultado de la tolerancia que con tanto calor y tanta insistencia proclaman los ímpios cuando son débiles, para poder perseguir el catolicismo, cuando, merced á sus malas artes, logran hacerse fuertes. El Duque de Sommersset obraba en todo por consejo de Calvino, que le habia dirigido una carta desde Alemania manifestándole que por medio del suplicio debia librarse de los católicos que permanecian en Inglaterra. Las cárceles de Londres se vieron entonces materialmente atestadas con la multitud de creyentes que no habian querido consentir en abandonar su fé.

CXXII. El Regente Sommersset, no contento con su encumbramiento, quiso tambien engrandecer á su hermano, Tomás Seymour, v le nombro Almirante de la Gran Bretaña. Este entró primero en ilícitas relaciones, y se casó más tarde con la viuda Catalina Parray, sesta y última mujer de Enrique VIII. Con este motivo nacieron rencorosas rivalidades entre la mujer del Regente y la viuda de Enrique, que concluyeron por dividir á los dos hermanos y entregarlos á una lucha tan horrible como desastrosa. El Almirante fue acusado en venganza como traidor, y condenado á muerte por su propio hermano, el duque de Sommersset. La sentencia se ejecutó el dia 20 de marzo de 1549. La mujer del Almirante, Catalina Parray, murió de dolor á los pocos dias.

CXXIII. Despues de la muerte del Almi-

rante, privo con el Regente el conde de Warwich. Habiendo esperimentado algunos reveses el ejército inglés en Francia, se atribuyeron estas desgracias á Sommersset, y la indignacion pública se concentró toda en él. Su valido, el conde de Warwich, que buscaba con ansia ocasion oportuna para perderio, lo hizo acusar ante el Parlamento, y lo encerró en la torre de Lóndres el dia 14 de octubre de 1549, Inútil es advertir que, siguiendo la costumbre de aquellos tiempos, el Re-

gente pereció en el cadalso.

CXXIV. Viendo el conde de Warwich que va habian desaparecido el Almirante y el Regente, únicos que podian hacerle sombra. intento poner el cetro real de la Gran Bretaña en las manos de su familia. Se hizo nombrar duque de Nortumberland, y aprovechando los últimos instantes del joven Eduardo, le obligó á declarar heredera del reino á la Princesa Juana de Suffolck, esposa de su hijo. Apeló á las leyes y á la violencia para desheredar á la Princesa Maria. bajo el pretesto de que el matrimonio de Enrique VIII con Catalina de Aragon habia sido declarado nulo por el Parlamento. y á la Princesa Isabel, hija de Ana Bolena, dando por causa la ilegitimidad de su nacimiento. Como se vé, el nuevo duque de Nortumberland no hacia más que busear pretestos para cambiar en su prayecho la dinastía.

El desgraciado Eduardo VI murió al dia 7 de julio de 1553, á los diez y seis años de edad. El Duque quiso apoderarse por la fuerza de la princesa María, para encerrarla en una torre, ó hacerla morir en un cadalso. Los pueblos acudieron en defensa de la legitima heredera del trono, y el ejéroito del usurpador se dispersó por si mismo. Juana de Suffolck pereció en el cadalso por haberaceptado una corona que no le pertenecia, y por haber consentido ademas el encender la guerra civil. El duque de Nortumberland tambien fue acusado como traidor y rebelde, y condenado a sufrir la última pena. El Duque, antes de morir, manifesto todas sus grandes y ocultas iniquidades, y dió pruebas de verdadero arrepentimiento. Entre otras muchas declaraciones importantísimas, dijo que jamás habia creido en el protestantismo, y que solo por satisfacer su ambicion habia abrazado el partido de la reforma.

#### PARRAFO IIL.

El reinado de María. Reparaciones, CXXV.—Reconclitacion con la Iglesia. Matrimonio y muerte de María, CXXVI.

CXXV. Apenas ocupó el trono de sus mas yores la Reina María, anuló todas las leyes y decretos que se habian espedido contra la Iglesia católica; rechazó con horror el título sacrilego de Jefe de la Iglesia anglicana, y envió una embajada á Roma para que rindiese homenajes de veneración y respeto al Soberano Pontifice. En los reinados de Enrique VIII y de Eduardo VI se habian publicado en Inglaterra leyes draconianas contra

los católicos. Los modernos filántropos aborrecen á la Reina María, y la calumnian, y la pintan como un mónstruo, solo porque hizo que cesara la persecucion contra la Iglesia. La Princesa Isabel, la mujer hiena, se hallaba en la cárcel acusada de alta traicion. y convencida de haber conspirado contra su hermana María, legitima heredera del trono. María, sin embargo, la perdono. Bueno es aqui advertir que Felipe II, el tan calumniado Rey de España, intercedió poderosamente para que fuese perdonada la inmunda y feroz hija de Ana Bolena. Muchos Obispos, sacerdotes y seglares católicos se hallaban hacia mucho tiempo encerrados en lóbregas carceles. A todos se les dió la libertad. El impio einhumano Crammer fue condenado a muerte. Este hombre, mejor dicho, este monstruo. no podia ser perdonado sin escándalo del mundo. La vileza y la crueldad habian sido los rasgos más notables de su carácter. Como hombre vil, se habia granjeado el desprecio universal, y como hombre cruel, no podia dar un paso sin que le salpicase el rostro la sangre de sus innumerables víctimas, que desde la tierra se elevaban pidiendo venganza al cielo. Crammer no desmintió su vida en el cadalso. Se retractó dos veces y otras tantas volvió á caer en la heregía. Convencido de que no habia ministro en el mundo que se atreviese á firmar su indulto. se entregó a la más furiosa desesperacion. Fueron desterrados del reino treinta mil protestantes, es decir, treinta mil enemigos de

la paz pública, que solo se ocupaban en conspirar contra la autoridad legitima. Necesitamos advertir que todos los castigos impuestos por la católica Reina María son nada en comparación de los horrorosos atentados que se perpetraron en los reinados protestantes que la habian precedido. y más, incomparablemente más, en el que le sucedió. Los incrédulos, sin embargo, recuerdan y exageran los justos castigos de la Reina María porque es católica; y no nombran o atenúan los numerosos y horribles crimenes de Eurique ó Eduardo, de Isabel ó Guillermo, solo porque eran protestantes. Esta es, siempre y en todo, la manera de discurrir que se observa en los escritores descreidos.

CXXVI. Enrique VIII habia declarado traidor y condenado á muerte al sabio y fiel Cardenal Polo. La Reina María, en justa reparacion, anuló esta sentencia: declaró leal à Polo, le abrió las puertas de la Gran Bretaña, y rogó al Papa Julio III que lo enviase como su Legado á Londres. El Duque de Sommersset, como Regente del reino, habia abolido la Religion católica en Inglaterra por un decreto del Parlamento con fecha 5 de noviembre de 1547. La Reina Maria anuló este absurdo y sacrilego decreto, y logro que el dia de la vigilia de San Andres. en 1554, se conciliase Inglaterra con la Santa Sede. El Papa Paulo IV sanciono todo lo concedido por el Cardenal Polo, en su cali-dad de legado Bontificio, al gobierno británico. La Reina María se casó con Felipe II, Rey de España. No tuvo hijos, y murió el dia 15 de noviembre de 1558, á la edad des cuarenta y cuatro años.

#### PARRAFO IV.

Reisado de Isabel. Ocupa el trono, CXXVII.—Se apodera del Parlamento, y se declara Jefe de la Iglesia, CXXVIII.—: Sus disposiciones, CXXIX.— Despojos y persecuciones, CXXXX.—Muerte de Campiano, CXXXII.—Bula contra Isabal CXXXII.—Su mnerte, CXXXII.— Sus sucesores, CXXXIV.—La reforma, CXXXV.

CXXVII. El dia 13 de enero de 1559 entró á reinar en la Gran-Bretaña la princesa Isabel, hija espurea de Enrique VIII y Ana Bolena. Isabel, mientras vivió su hermana Maria, no solo se mostraba católica, sino que juraba no separarse nunca del catolicismo. Suelevacion al trono era un escandalo y un crimen. Un escándalo, porque legitimaba y auno premiaba en cierte modo la crueldad implade Enrique VIII y el abominable desenfrens de Ana Bolena. Y un crimen, porque usur paba los legitimos derechos que a la corona de Inglaterra tenia Maria Stnard, Reina de Escocia. El Papa, que no podia sancionarente escándalo y este erimen, declaro que noconsideraba como valido el derecho de sucosion que alegaba Isabel. Esta Princess, 1180. na de indignacion, abandono entonces el catolicismo, y con todo el furor de una hicas herida empezó á perseguir á los católicos Algunos hombres de espiritu ligero census

ran como imprudente la negacion del Papa Paulo IV à tomar parte en la coronacion de Isabel. Los que así discurren, no tienen en cuenta que el Papa no podia reconocer los derechos de Isabel sin hollar las prescripciones de la justicia; sin quebrantar los legitamos derechos de Maria Stuard, y sin grafijearse la indignacion de España, que no podia olvidar el repudio de Catalina de Aragon: de Francia, que tenia confundidos sus inteli ses por los insolubles lazos del matrimonio con los de la Reina de Escocia; de los carolicos escoceses é ingleses, por último, que siempre miraron con horror à la inmundahija de Ana Bolena. Isabel, no contenta conreinar de hecho, queria que el Papa reconociese y sancionase como legitimo su derecho. Esto no pedia ser. No era justo, porque violaba los fundamentos de la moral: impolitico, porque equivalia a despreciar á los católicos y abrazar la causa de los protesus tantes.

OXXVIII. Isabel tenia 25 años cuandocistos sus sienes con la corona británica. Era mujer de instruccion y talento. Poseia carácter arme y un corazon duro. Su irritacion, como acontecia á su padre, la convertia en fiera. Era obscena é inmunda hasta el punto de perder el respeto a las leyes del punto. Se jactaba de ser y llamarse virgen: nunca contrajo matrimonio, y sin embargo, hizo publicar una ley declarando legitimos herederos del trono a todos sus hijos, cualquiera que fuese el varon de quien los hublese tenido:

Isabel era muy astuta, y se propuso conquistar el Parlamento con diabólicos artificios. La Camara de los Comunes (el Congreso de los Diputados) se dejó corromper con facilidad, cediendo al influio seductor del oro. En la Cámara de los Lores (en el Senado) tropezó con dificultades muy difíciles de superar. Dominaban en la alta Cámara los Lores Dudley, el duque de Norfolck y el conde de Arundel. Isabel. con el objeto de captarse su voluntad, ofreció à los tres en secreto elegirlos para esposo, y asi, enganandolos primero, pudo utilizar toda su in-fluencia despues. Cuando estos Lores compredieron su error, va era tarde. El Parlamento habia reconocido a Isabel como Jefe Supremo de la Iglesia y del Estado. Se abolieron las leves católicas de Maria, se restablecieron las leves protestentes de Eduardo. y empezó de nuevo la más cruel v abominable persecucion

CXXIX. Isabel prohibió bajo penas muy graves á todos sus súbditos que reconocie-sen la autoridad del Papa, y bajo pena de alta traicion les mandaba reconocer en ella la suprema autoridad religiosa. Abolió el culto católico, y estableció un nuevo culto con nuevas ceremonias, únicamente encaminadas á presentar un ridículo fantasma de religion á los pueblos. Publicó un nuevo Calendario en el cual figura como mártir el execrable Crammer, y como santos figuran los nombres de Lutero, el obseeno y soberbio; de Eduardo VI, el cruel é imbécil, y de

Enrique VIII, el feroz é inmundo. No es posible comprender por qué Isabel puso entre los santos á su padre, que mando degollar á su madre, y no puso a su madre, que fue degollada por su padre. Sobre todo, es estraño que Isabel consintiera en llamar mártir al impio Crammer, que fue quien disolvió el matrimonio de Ana Bolena, quien la deshonro con la nota infamante de incesto y adulterio, y quien la hizo morir al lado de sus cómplices como adúltera en un cadalso. De todos modos, los santos de Isabel indican

cuáles eran sus modelos.

CXXX. Isabel se apoderó de todos los bienes de las Ordenes religiosas, y para contentar á los magnates distribuyó entre ellos una gran parte del botin. Exigió el juramento de supremacia civil y religiosa en todos sus súbditos, y condenaba, primero con la cárcel, y despues con la muerte, á los que rehusaban prestar este impio juramento, que era igual á la apostasia. Espanta el número de víctimas que inmoló en su furia esta mujer mónstruo. El protestante Guillermo Cobbet declara que la Reina Isabel derramó más sangre en cada uno de los cuarenta y cinco años de su reinado, que la Inquisicion española en los tres siglos de su existencia.

Y sin embargo, los escritores anticristianos, que tante injurian a la Reina María porque era católica, no tienen nada más que indulgencia y hasta encomios para la feroz Isabel, solo porque era protestante de la companya del companya de la companya de la companya del companya de la companya del companya de la companya de la companya de la companya de la companya del companya de la companya della companya della companya de la companya della companya della companya della companya della companya della companya della co

CXXXI. Muchos son los atentados cemetidos contra el clero católico por la inmunda y feroz hija de Ana Bolena. Por no tener tiempo para otra cosa, nos limitamos aqui á reseñar muy brevemente el horroros so martirio del sacerdote católico Edmundo Campiano. Este dignisimo sacerdote teniamucha instruccion, era inglés, y se hallaba en Roma. Al tener noticia de las angustias que esperimentaban los fieles en Inglaterra. movido por su celo, se trasladó inmediatamente al lugar de la persecucion. El. sin miedo á la muerte, sin pensar más que en el bien de las almas, celebraba el santo sacrificio de la Misa, administraba los Sacramentos, predicaba el Evangelio, y exhortaba á los católicos a perseverar en la fé. despreciando los termentos. El gobierno britanico, que no pudo impedir la entrada de Campiano en Inglaterra, intento castigar su fé y su celo con el ultimo suplicio. Al intento lo hacia buscar por tedas partes, y no pudiendo encontrarlo, apeló a la perfidia, al recurso de Judas para apoderarse de su-persona. Por treinta dineros lo delato un apostata, y merced á esta delacion, Campiano fue encerrado en la cárcel. En el tormento del eculeo que se le hizo sufrir, se le descoyuntaron materialmente los huesos. Bueno es recordar este para confundir à les impios, manifestandoles que les tormentes que ellos pintan en la Iglesia católica este se encuentran en la revolucion, cruel como la reforma, due es su madre, y en la reforma, cruel como la revolucion, que es su bija.

Despues de los primeros. Campiano fue condenado a nuevos tormentos, antes de perecer en la horca. El protestantismo, no contento con dar la muerte a Campiano. imitando á los fariscos, queria prolongar el dolor de su víctima. Más aun. Despues de muerto, se abrió el cadáver de Campiano, se le arranco el corazon para arrojarlo al fuego, y se dividieron sus miembros para esponerlos en varios puntos de la ciudad.

Hé aquí cuál fue la humanidad y la tolerancia de la Reforma protestante. Ni aun el frio glacial de la muerte podia calmar su

irritacion.

CXXXII. El Papa San Pio V no pudo dejar de condenar estos horrorosos atentados, v con fecha 24 de febrero de 1570 fulminó la excomunion contra la inhumana Reina de la Gran Bretaña. Isabel no solo tuvo empeño en perseguir à los católicos en Inglaterra, sino que ademas hizo infernales esfuerzos por encender el fuego de la rebeldia protestante en toda Europa. En Escopia, despues de degollar a su Reina Maria Stuard, como ya hemos visto, encendió la guerra civil. y suministró todo linage de resursos á los insurrectos protestantes. Se hizo amiga de los reformadores en Alemania, y protegió á los hereges centra el gobierno español en Flandes, y ajustaba alianza con los calvinistas y hugonotes, y les enviaba socorros de hombres y diperes contrat el gobierno de

Carlos IX en Francia. En la época á que nos referimos, los protestantes formaban una secta política que en Escocia y en Alemania, en los Paises Bajos y en Francia, tenían enarbolada la bandera de la insurreccion. Bueno es recordar esto para demostrar que, si los gobiernos católicos castigaban á los protestantes, era por su traicion y su rebeldía; porque eran pérfidos y traidores; porque sacrificaban su patria vendiéndose á gobiernos estranjeros. En Escocia los protestantes destruyeron su independencia y permitieron que en Lóndres, en un cadalso, fuese degollada públicamente su Reina Maria Stuard.

En Flandes, recibiendo armas y dinero de la Gran Bretaña, los protestantes conspiraban para destruir la Monarquia española. En Francia recibian tambien los hugonotes armas y dinero de la Reina Isabel; le entregaban plazas francesas para que se apoderase de ellas, y abrian paso al ejército inglés para que pudiese hacer la guerra, apoyando á los sediciosos contra el gobierno legitimo en Francia. ¿Qué pues, tiene de estraño que los gobiernos católicos, defendiéndose, rechazaran con la fuerza á los rebeldes protestantes? En esto se fundan todas las absurdas declamaciones que hacen los incredulos contra la autoridad católica.

OXXXIII. Isabel se sintió atormentada por una tristeza sumamente angustiosa. Le enfadaba la vida, aborrecia la sociedad, y la conciencia la despedazaba con horrorosos

remordimientos. Le parecia ver constantemente sangre de victimas debajo de sus pies, y horribles espectros delante de sus ojos. Llena de pavor como Cain, creia ver un enemigo en cada hombre, y un vengador de la sangre de María Stuard en cada súbdito inglés ó escocés. No queria nombrar sucesor à la corona por miedo à que sirviese de bandera á los partidos y la destronasen, ó por tener el placer de dejar la nacion entregada s todos los horrores de la guerra civil despues de su muerte. La sorprendió su última enfermedad, y despedazada por los remordimientos, dominada por la desesperacion, sin consentir ni aun en ser asistida por los médicos, murió el dia 4 de abril de 1603, á la edad de 70 años, despues de un reinado de 45. En su juventud decia que renunciaba al Paraiso con tal de poder reinar 40 años. Cinco años más duró su reinado.

CXXXIV. Isabel, por último, antes de morir, se convenció de que era preciso designar sucesor, y en su testamento nombró heredero del reino á Jacobo VI, hijo de María Stuard. Este Príncipe, olvidando la fé de su madre, se arrojó en brazos del protestantismo. A Jacobo VI sucedió su hijo Cárlos I, tambien protestante, que murió en un cadalso. Despues del horroroso protectorado del fanático heresiarca y regicida Cromwell, entró á reinar Cárlos II, hijo del desgraciado Cárlos I. A Cárlos II sucedió su hermano Jacobo II, quien por ser católico, fue destronado y murió en Francia en 1701. Su hijo,

Jacobo III, heredero de sus derechos, murió despues en Roma. La persecucion ha contimuado en Inglaterra, puede así asegurarse, hasta el fin del primer tercio de cate siglo. En Irlanda es aun insoportable la opresion

en que gimen los fieles.

CXXXV. La reforma anglicana no necesita refutacion: basta leer su historia para
comprender cuán inmundo y cuán cruel es
au origen; cuán absurda y cuán sacrilega
es su doctrina, y cuán desastroso ha de ser
su fin. La reforma protestante, que comenzó
encendiendo hogueras por todas partes, a
medida que vá perdiendo el combustible de
las pasiones se disipa, se desvanece, dejando
an pos de si unicamente frias cenizas en la
dierra y leve humo en el espacio.

#### ARTICULO V

Los attitrinitarios y socinianos. Miguel Servet, sus estudios, sus viajes y sus doctrinas, CXXXVI.—Su disputa con Calvino en Ginebra. Su muerte, CXXXVIII.—Valentino Gentilis y su doctrina, CXXXVIII.—Su retraotación, CXXXIX.—Su caida de nuevo y su muerte, CXLI.—Jorge Blandrata, Sus disputas y su muerte, CXLI.—Bernardino Ochino. Su perversion y su fuga, CXLII.—Sus viajes y su muerte, CXLII.—Lelio Socino, CXLIV.—Fausto Socino, sus viates jes, sus libros y su muerte, CLXV.—Errores de los sociationos, CXLVI.

CXXXVI. Miguel Servet, jefe de los antitrinitarios, fue español y nació en Tarragona. Tenia instruccion y no escaso ingenio; pero era tan presuntuoso, que se reputaba él mismo como el hombre más docto del mundo. Estudió medicina en la Universidad de Paris. Ademas estudió el latin, el griego y el hebreo con los doctores protestantes que Francisco I creyó oportuno traer á Francia, sin comprender que los malos profesores, en vez de esplicar á sus discipulos las ciencias, lo que hacen es pervertirlos, sembrando la rebeldía en su corazon.

Servet empezó á diseminar sus errores en el Delfinado. Espulsado de esta parte de la monarquia francesa, se trasladó á Lyon, y desde Lyon pasó á Alemania. Solo por estudiar el Corán, hizo un largo y penoso viaje al Africa. Era hombre de espíritú tan inquieto como su conciencia. Continuando sus irracionales viajes, desde el Africa marchó à Polonia, en donde mudó el nombre de Ser-

vet en el de Revez. Alli inventó una especie de secta que no era la de Lutero, ni la de Calvino, y contenia, sin embargo, todos sus errores. El, en efecto, á los errores de las heregias nombradas, añadia los de Berengario, Sabelio, Arrio y Macedonio. Entre las absurdas maximas de Miguel Servet, hay tres que por lo estravagante deben aquí mencionarse. Admitia la poligamia; sostenia que el alma se hacia mortal por el pecado, y aparentaba creer que el hombre no comete pecado mortal, ni puede cometerlo, antes de haber cumplido veinte años.

CXXXVII. Al dejar Servet los frios paises del Norte, para fijarse en Italia, se detuvo en Ginebra, en donde vió á Calvino. Calvino aborrecia de muerte á Servet, tanto por envidia, cuánto por rivalidad que naturalmente enjendra la soberbia en los hombres presuntuosos. Calvino, por medio de un criado suyo, acusó á Servet ante los magistrados de Ginebra, y logró que lo encerraran en estrecha prision. Calvino intentó vencer á su rival en una polemica científica y no pudo conseguirlo.

Por despecho hizo que el Senado de Ginebra lo condenase á muerte y lo arrojase á una hoguera el dia 27 de octubre de 1553. Aquí conviene recordar que Calvino era adversario irreconciliable de la Iglesia católica; que el Senado de Ginebra era protestante, y que sin embargo, Calvino y el Senado, por delito de religion, devoraron á Miguel Servet, arrojándolo vivo á las llamas. Y ha-

cemos esta advertencia, para que nuestros lectores se convenzan de que la verdadera Inquisicion, la Inquisicion horrible no esta en la Iglesia católica, donde reinan la justicia y la misericordia, sino en el protestantismo, donde imperan el crimen y la crueldad.

Muerto Servet, su secta se conservo todavia por algun tiempo en algunas provincias del Nordeste de Europa. Por último, pereció por disolucion, como perecen todas las sectas. Se llegaron á contar en su seno hasta treinta y dos escuelas diversas.

CXXXVIII. Valentino Gentilis nació en Cosenza, en la Calabria. Fue discípulo de Servet. Avanzando en el camino del error, espuso acerca del Misterio de la Santísima Trinidad teorias absurdas y escandalosas.

CXXXIX. Hallándose Gentilis en Ginebra. en 1558, fue acusado como herege, y se libro de la cárcel firmando una completa y esplicita retractacion de sus errores contra la Santisima Trinidad. Su retractacion, sin embargo, no tuvo valor ninguno. Al poco

tiempo volvió á su antigua doctrina.

CXL. El Senado de Ginebra, que, como ya hemos dicho, no era católico, y obrabapor consejo del protestante Calvino, impuso à Gentilis, en 1558, una pena repugnante y monstruosa. Lo condenó á estar todo un dia completamente desnudo, de rodillas, y con una vela encendida en la mano. Horroriza este tormento, por la fria crueldad que supone en los que lo inventaron. No contento con esto el Senado ginebrino, obligó á Gentilis a lanzar con su propia mano sus obras a la hoguera, y a ser paseado en señal de escarnio por las calles de la ciudad. Se le prohibió salir de Ginebra; pero el logró evadirse, refugiandose primero en Saboya, despues en Lyon, y, por último, en Polonia. En Francia publicó un libelo contra el Símbolo de San Atanasio. Más tarde fue arrojado de Polonia, y volviendo á Suiza, fue acusado y condenado a muerte en Berna el año de 1566.

CXLI. Jorge Blandrata, discípulo tambien de Miguel Servet, habia nacido en el Piamonte. Era médico de profesion, y siendo perseguido en su patria, en 1553 emigró à Polonia. En la Transilvania logró hacerse médico del Rey Juan Segismudo. Tuvo una conferencia pública con los luteranos, y los confundió, aduciendo todos los argumentos que contra el absurdo principio del protestantismo emplean los católicos. Blandrata murió de una manera infeliz. Un pariente suyo lo asesinó, por apoderarse de sus ahorros.

CXLII. Bernardino Ochino perteneció tambien al partido de los antitrinitarios. Fue sacerdote, tenia instruccion, hablaba con facilidad y elegancia, y era bastante aplaudido por sus discursos. Entró en la Orden de los Capuchinos, y llegó a ser general en ella. Hay quien cree que fue el verdadero fundador de la Orden de Capuchinos: pero esto es completamente absurdo, porque esta Orden venerable fue fundada en 1525 por el P. Mateo de Basso, y Ochino no vistió

su hábito sino nueve afios despues; es decir; en 1534, cuando ya habia 300 profesos en la Orden Capuchina. De todos modos, se cuenta que el Papa Paulo III estuvo a punto de disolver la Orden de Capuchinos; pero biem pronto se convenció de que los piados sos hijos de San Francisco que la componian permanecian firmes en la fé y en la virtid, y lejos de contaminarse, arrojaban de su seno cual inmunda escoria al presuntatoso Ochino.

Ochino permaneció en la Religion desde 1534 hasta 1542. En todo este tiempo su vida fue ejemplar; pero comenzo a engreirse con sus discursos, se mostro demasiado amigo de los aplausos, y ciego por la vanidad, facilmente cayo en el abismo. El herege Bermigli, conocido con el nombre de Pedro Martir, desempeño el papel de astuta serpiente en la perversion de Ochino. Comenzo por elogiar sus talentos, y conclu-yo escitándolo á separarse de la Iglesia. Ochino quiso ser general de su Orden, y lo fue. No contento con esto, deseó ser Cardenal y aun Papa, pero fue conocida su vanidad, y, como era justo, bien pronto hallo obstaculos insuperables en la carrera de su ambición. Viéndose contrariado en sus ilusiones, empezo a predicar contra los Cardenales, contra el Papa y contra muchos dogmas de hvestra sacrosanta Religion. El Soberano Pontifice to cito a Roma, y el antes de comparecer, quiso visitar en Bolonia al legado pontificio, con el fin de implorar

su proteccion. El legado, que á la sazon era el Cardenal Contasini, nada pudo hacer por él, ni aun hablarle casi, porque se hallaba herido por la terrible enfermedad que pocos dias despues lo arrojó al sepulero. Ochino, creyendo que la enfermedad del Cardenal era una escusa, se llenó de desesperacion, y protegido por el herege Pedro Mártir, se fue á Ginebra. Allí apostató, y para conformarse con la costumbre de los nuevos hereges, coronó su apostasía contrayendo matrimonio á la edad de sesenta años. En seguida publicó la apologia de su fuga en un libelo infamatorio, lleno de abominables calumnias contra el Papa y contra toda la Orden Franciscana.

den Franciscana.

CXLIII. Al llegar Ochino á Ginebra, Juan Calvino lo recibió con bastante afecto; pero bien pronto empezó á aborrecerle, porque siendo los dos hombres de gran presuncion y soberbia, era imposible que pudiesen vivir

en buena armonia. Pragos is olohusticas

Calvino solo podia estimar á los que le adulaban, y Ochino, sin adular á nadie, que ria ser adulado por todo el mundo. Ochino, quizá aconsejado por la vanidad, tenia grande empeño en mostrarse en disidencia con Calvino, en adherirse á la doctrina de Martin Lutero, y acaso en hacerse jefe y fundador de una nueva secta. Calvino llevó su indignacion hasta el punto de arrancar un decreto del Senado para espulsarlo de Ginebra. Ochino se refugió en Basilea; pero no juzgandose alli bastante seguro, pasó a

Strasburgo, en donde Bucero, herege y protector de todos los apóstatas, le hizo dar una cátedra de teología. Mas tarde, en el reinado de Eduardo VI, lo llevó á Inglaterra en compañía de Pedro Mártir, para sembrar en aquel pais la fatal cizaña del protestantismo. Los tres fueron espulsados de Inglaterra por la Reina María. Ochino entonces se refugió en Alemania, y mas tarde pasó à Polonia. Pronto tuvo que abandonar este reino para obedecer á una orden del Rey. Murio en 1564, dejando dos hijos y una hija. Su mujer habia muerto antes. Hay quien crea que Ochino hizo penitencia, y recibió los Santos Sacramentos en los últimos

instantes de su vida. CXLIV. Lelio Socino nació en Siena en 1525. Su padre fue Mariano Socino, famoso jurisconsulto. Lelio, desde su infancia, dió muestras de grande ingenio y de satánica soberbia. Se dejó pervertir por la secta protestante, y en 1547 se vió obligado á salir de Italia. Solo tenia veinte y un años cuando en calidad de emigrado empezó á viajar por Francia, Inglaterra, Alemania y Polonia. Por último, se estableció en Zurich. Fue amigo, y sostuvo activas correspondencias con los más notables protestantes de aquel tiempo. Cuando Servet murió en Ginebra, Lelio Socino, juzgandose poco seguro, salió de Suiza, y se mantuvo algun tiempo en Polonia y en Boemia. Vuelto à Zurich, murió infelizmente en 1562, á la edad de treinta y siete años.

CXLV. Fausto Socino, sobrino de Lelio, nació tambien en Siena en 1539. Tenia talento é instruccion, y era tan soberbio como su tio. A la edad de 23 años se apoderó en Zurich de los manuscritos de Lelio Socino y los publicó todos, con gran daño de la Iglesia y sumo escandalo de los fieles. Fingiendose católico, Fausto Socino volvió a Italia, v vivió nueve años en la corte del gran duque de Toscana. Pasado este tiempo, se trasladó á Basilea, donde permaneció tres años, y publicó su absurda y sacrílega obra llamada, no sabemos por que, obra de teología. Más tarde continuó esparciendo sus errores y publicando impios folletos en Polonia y en la Transilvania. En 1598 se refugió en Cracovia, y allí murio á los 65 años de edad, el dia 3 de marzo de 1604.

CXLVI. Lelio y Fausto Socino fueron los fundadores del Socinianismo, es decir, de la

heregia que lleva su nombre.

Los errores de estos impíos heresiarcas fueron muy numerosos; pero todos pueden reducirse a la negación del órden sobrenatural, a prescindir de la revelación y combatir la divinidad de Jesucristo. Los socinianos no son más que puros deistas, un tanto disfrazados.

course it my a time so Souve ments an the fallow Lates Souve, jazzandens ento sugue to solid de Souve, y se newrono algan trong of Polenic y en Boenin, Voeto it Zurit, mucho adelizacente en 1922, kora et il du treinta y siere añas.

## Solidary value of the late of the distribution of the solid state.

### 

# - volume of the state of the st

CXLVII. Isaac Pereira nacio en la Aquirtania. Fue primero discipulo de Calvino, y más tarde, convirtiendose en jeste de secta, invento la absurda heregia de los preadomites. En 1655 publicó en Holanda un libro encaminado a probar que Adan no suce el mundo primer hombre, y que hubo encel mundo muchos otros seres sacionales antes de Adan. Esta ridícula fábula sue combatida por todo el mundo, y Pereira tuvo la fortuna de conocer su error y la honna de retractarse. Murió en el seno de la Iglesia como buem católico.

CXLVIII. Marco Antonio de Dominis entros en Verona en un convento de la Compañía: de Jesus. Por su mala conducta fue con jusel tisima razon espulsado de la Compañía. Set fingió arrepentido, y el Papa Clemente VIII lo nombro Olispo de Segui. Paulo V lo trasel ladó al Arzobispado de Spalatro. En 16167 olvidando los beneficios que habla recibillot en la Iglesia, y oyendo so la conseja de su ambición, y su soberbia, por venganza abane

donó la fé, se retiró á Inglaterra, y publicó un libro lleno de inmundas calumnias contra el catolicismo. Se empeñó, segun decia, en refundir todas las religiones, y formar con todas ellas una aceptable, buena y verdadera. Esto es lo mismo que sacrificar la verdad para no grangearse ni aun el apoyo del error. Estas mescolanzas sacrilegas, aparte la impiedad en que se fundan, son siempre parodias de la Torre de Babel. Cansado Marco Antonio de Dóminis de vivir en Inglaterra, quiso ser perdonado por el Papa y volver a Italia. El embajador de España en Londres le facilitó la reconciliacion que de seaba.Escribió y publicó una completa y esplicita retractacion de todos sus errores; pero jamás abandonó sinceramente la heregia. y despues de su muerte, que fue repentina, se encontraron entre sus papeles pruebas inequivocas de la falsedad de su penitencia y su obstinacion en la culpa:

-CXLXIX. Guillermo Postello era de la Normandía. Despues de haber estudiado filosofia, viajó por Oriente y adquirió el conocimiento de muchas lenguas. Cuando volvió á Europa, entró en Roma en el noviciado de los Jesuitas. Bien pronto fue espulsado por la terquedad y estravagancia de sus opiniones. In Francia fue muy bien recibido por Carlles IX y por todes los crudites de su tiempo. Publicó un crecido mimero de obras, llenas todas, más blen que de errores, de absurdos, delirios y ridiculas estravagancias. Al fin de su vida turo la fortuna de retractar sus estravagancias.

rores, y someter todos sus escritos al juicio infalible de la Iglesia. En los últimos años de su vida publico una obra titulada: De Orbis concordia, en la cual defiende la Religion católica de los cargos que le dirigen los gentiles, los judios, los musulmanes y todos los hereges. Murió el dia 7 de setiembre de 1581, á la edad de cerca de cien años.

Benito Espinosa nació en Amsterdan en 1632. Sus padres eran unos mercaderes judios, espulsados de Portugali que se habian refugiado en Holanda. Espinosa fue primero judio, y la Sinagoga tuvo que arrojarlo de su seno. Despues empezó á llamarse cristiano, y en la realidad no tenia fé ninguna. Por último, se declaró filósofo cartesiano para deshonrar esta filosofia, intentando hacerla cómplice del más grosero panteismo. Publicó diferentes obras, todas llenas de estravagancias filosóficas y máximas impías contra la Religion y la moral. Su fé es la negacion de todo el órden sobrenatural. y su moral, como la del inglés Hobbes, solo se funda en la utilidad privada. Segun esta inhumana filosofía, el robo y el asesinato son cosas muy justas con tal que sean provechosas al que roba ó al que asesina. La obra principal de Espinosa es su Tratado teológicopolítico, impreso en Amburgo en 1670. En este libro se encuentra espuesto con aparente rigor lógico, como una presuntuosa ciencia, el más grosero panteismo.

CLI. La doctrina de Espinosa es sumamente conocida. Niega la revelacion,

prescinde de la eterna justicia y rechaza la moral divina. Habla de Dios, de la creacion, de lo infinito, de lo eterno, del espíritu, de la materia, etc. Pero todas estas palabras no son para el otra cosa que medios para aumentar la confusion y encubrir su ateismo. Solo admite una sola sustancia con dos atributos, que son la estension y el pensamiento. No creemos conveniente estendernos más encesta esposicion. Bastenos decir que Benito Espinosa abrió el camino á una larga série de panteistas alemanes, que con sus absurdas y perniciosas teorias han hecho v están haciendo mucho daño en el mundo. Murió Espinosa en Flandes el dia 23 de febrero de 1677, á la edad de cincuenta y nuove afids, site after start and series of energy of the search of our control of the series of the se -sil rebox is rate as reposite contract our set - in scara and its illosifices various so blue de la locion y bemend. Eu la terre y language de le co el écolor sobremental, y Sa crossall course in the less if his solo se eni 1999 mpret ir neveni i ili paline esti inthe sand of the contract of the same of the sand of the contract of the contra envioled there and its menomial violation contained in the containing of the colors of the colors ค. ได้รถได้เสมหนัง ขลาด ค.สะบบระส. ครั้ง โดยประชาส er a. impresa en Ausanago en 1970. En este libro se enatonta espito to con aparente dizor lágico, como uma presumerosa ciena . c' más gresero pentesma.

C.L. La docteina de Espinosa es surma Alate concella Niega la revelacion,

### ARTICULO II

El jansenismo, Miguel Bayo, CLII.—San Pio V, Condenacion de Bayo, CLIII.—Retractacion de Bayo, CLIV,

CLII. Miguel Bayo nació en Malinas el año de 1513, y recibió el grado de Doctor en 1550 en la Universidad de Lovaina, de la cual llegó á serdecano. Era hombre muy sabio y de buenas costumbres; pero parecia bastante inclinado á esponer nuevas opiniones. En 1560 publicó un libro que dió origen á muy acaloradas contiendas. El gobierno necesitó intervenir con todo el peso de su autoridad en 1561 para calmar las pasiones que con tan ruidosas disputas se habian escitado en Flandes.

CLIII. Miguel Bayo, como teólogo español, fue enviado por Felipe II al Concilio de Trento. En esta venerable asamblea no fueron examinadas las doctrinas especiales de Miguel Bayo, porque no publicó hasata despues de terminado el Concilio sus opúsculos acerca del libre albedrío, de la justificación y el sacrificio. Cuando aparecieron estos opúsculos, en los cuales están contenidos los errores del teólogo de Lovana, al instante, en 1567, el Papa San Pio V dos condenó; formulándolos antes en setenta y nueve proposiciones, en la Bulalex amubus affecticulibra. San Pio V condenó estas proposiciones como heréticas, erróneas proposiciones como heréticas propo

chosas, temerarias, escandalosas y ofensivas

á la piedad de los fieles.

San Pio V no quiso, sin embargo, que esta Bula se publicase, y la entregó al Cardenal Arzobispo de Malinas para que con el mayor secreto la presentase à Miguel Bayo y á la Universidad de Lovaina. La Universidad aceptó la Bula y reconoció como justa la condenacion. Miguel Bayo tambien se mostró obediente al Papa y condenó el error, aunque se quejaba de ver en la condenacion no bien inrtepretado el sentido que habia querido dar a sus palabras. Este ha sido despues un recurso sistemático en todos los jansenistas. Siempre recurren al espediente de decir que no son bien comprendidos. v que se les condena con injusticia. En 1569 Bayo dirigió al Papa una carta con el fin de probar que no eran suyos los errores que se le imputaban. Esto equivalia á decir que sus jueces no sabian ni aun leer. El Papa sin embargo le contestó en un Breve especial . que su causa habia sino examinada con mucha reflexion y suma imparcialidad, y que la sentencia tenia en su favor todos los caractéres de la justicia. Bayo recibió con docilidad esta severa advertencia, y pidió perdon al Papa por su soberbia é irreverencia.

CLIV. Despues hubo muchos escritores que se empeñaron en sostener la doctrina del doctor de Lovaina. Gregorio XIII, sucesor de San Pio V, en la Bula *Provisionis nostræ* condenó esta doctrina de nuevo. La Bula citada se publicó en Roma antes que en Flan-

des. El mismo Bayo la recibió por conducto del P. Francisco de Toledo, quien logró hasta una retractacion escrita de puño y letra del mismo Bayo, fecha en Lovaina el dia 24 de marzo de 1580.

A consecuencia de esta Bula, los teólogos de Lovaina decretaron no dar entrada en su claustro á ningun doctor sin que antes reprobara la doctrina de Bayo. En 1641, el Papa Urbano VIII, en la Bula In eminenti repitio la misma condenacion. Bayo habia nacido en 1513, y murió en 1590, a la edad de setenta y siete años. Su muerte fue la de un verdadero cristiano. ¡Ojalá sus discipulos le hubiesen imitado todos en la humildad y en la fé! Por desgracia no súcedió así. Las doctrinas de Bayo sobre el pecado original, la gracia y el libre albedrio dieron margen a la absurda pero venenosa secta de los jansenistas, que tantos dias de luto ha dado á la Iglesia.

# sta Conjulate ARTICULO III. 1996 (1991)

Jansenio, CLV.—Condenacion de su obra, CLVI.—Bula de Urbano VIII.—Proposicion de los Obispos de Francia, CLVII.—Bula de Inocencio X, CLVIII.—Declaracion de Alejandro VIII, CLIX.—Fórmula propuesta por el Papa, OLX.—Religioso silencio, CLXI.—El caso de conciencia, CLXII.—Doctrina condenada acerca de la igualdad de San Redro y San Pablo, CLXIII.

-97 Gas and

- CLV. Ante todo debemos advertir para evitar confusion, que casi en un mismo tiempo hubo en la Universidad de Lovaina dos profesores que tuvieron el nombre de Cornelio Jansenio. El primero nació en Ulst en 1510, fue insigne teólogo, enseño por doce años las ciencias sagradas, compuso obras religiosas de suma importancia, y represento a la Iglesia española en el Concilio de Trento. Despues fue nombrado Obispo de Gante, y murio en 1576, á la edad de sesenta v seis años. El otro, Cornelio Jansenio, nació en Leerdan, en Holanda, en 1585. Hizo sus estudios en Utrecht y en Lovaina. Adelantó mucho y fue muy aplicado. A fuerza de estudiar á San Agustin, concluyó por no entenderlo. En esto, Dios ha querido humillar á la humanidad. Cuando el hombre se empeña en mirar de frente, muy de cerca y con fijeza la luz, pierde por completo la vista. Del propio modo, cuando se obstina en comprender los misterios que están muy por encima de su limitada inteligencia, se oscurece su alma hasta el punto de no comprender siquiera las cosas mas sencillas y vulgares. Nos asombra lo acontecido á los hijos de Noé en el valle de Senñar, y, sin embargo, todos los dias estamos viendo la confusion de las lenguas como en el tremendo castigo de Babel. Jansenio considero a San Agustin como un telescopio para altanzar con su vista al cielo. Tanto diavó sus ojos en el instrumento optico, que se turbo por completo, y concluyó por no ver el cielo, mi aun el cristal que tenia delante de su vista.

Viajó mucho. En Francia entabló amistad con el abad de San Ciran, hombre sin fé y lleno de soberbia, que contribuyó a su perdicion. Después de haber esplicado en la cátedra y en los libros la Sagrada Escritura, Jansenio fue nombrado Obispo de Ipres en 1635.

CLXVI. Jansenio habia trabajado por el largo espacio de veinte años en un libro, que dejó de publicar en su vida quizá por remordimientos. Le llamó Augustinus, ya porque para escribirlo habia leido treinta veces las obras de San Agustin, ó ya porque creia haber encerrado en él la verdadera y única doctrina del santo y sabio Obispo de Hipona. En el fin del libro, cuyo epigrafe es, De gratia Christi, Jansenio, haciendo el epilogo de todo su trabajo, manifiesta cuanta desconfianza tenia en la hortodoxía de sus doctrinas. Munió como buen católico el dia o de mayo de 1638, y en su testamento declaro que queria que su obra se sometiese al

juicio de la Iglesia, y que estaba dispuesto à variar o suprimir todo lo que la Iglesia romana creyese que debia variarse o suprimirse.

CLXVII. A pesar de lo dispuesto por Jansenio, su obra se publicó en Flandes en 1640, sin el examen y correccion de la Iglesia. Produjo cu doctrina un escándalo general, v dió márgen á muy acaloradas disputas. Despues de varias condenaciones particulares. la condenó el Papa Urbano VIII. Los jansenistas protestaron contra la Bula de la condenación, declarando que o era apocrifa, o estaba esencialmente alterada. La Sorbona. en 1649, no atreviéndose à condenar las proposiciones contenidas en el Augustinus, las sometió al Episcopado francés. Los Obispos. por su parte, en 1650 se negaron á dar sentencia, sometiendo la cuestion a la Santa Sede. Dirigieron una esposicion, firmada por ochenta y cinco Obispos, a Inocenció X, en la cual manifestaban que ponian en sus manos esta cuestion, siguiendo la costumbre de la Iglesia de pedir siempre à la Santa Sede la solucion necesaria para las grandes cuestiones.

CLXVIII. El Papa Inocencio encomendó el examen de esta cuestion á una congregacion de cinco Cardenales y trece teólogos, los cuales, en dos años de estudio y treinta y seis conferencias, las diez últimas en presencia del Padre Santo, formularon su acuerdo. Debemos advertir que los teólogos de la Congregacion, no conten-

£ . :

tos con estudiar profundamente y por sí mismos la causa, admitieron en su seno, para que se esplicasen con latitud y entera libertad, á muchos partidarios y defensores de la doctrina del Augustinas. Inocencio X, en la Bula Cum occasione, fecha 31 de mayo de 1653, condenó toda la doctrina de Jansenio, encerrada en las cinco siguientes proposiciones:

1.ª Alicua Dei præcepta, etiam hominibus justis, volentibus, et conantibus, secundum præsentes quas habent vires, sunt impossibilia; deest

quoque illis gratia, qua possibilia fiant.

Esta proposicion contiene tres grandes errores, por suponer que hay algunos preceptos de Dios que no pueden ser cumplidos, por falta de gracia, ni aun por los hombres justos.

2. \* Interiori gratiæ in statu naturæ lapsæ

nunquam resistitur.

La heregia de esta proposicion consiste en negar el libre albedrio, y suponer que el hombre, en el estado de corrupcion en que se halla, nunca puede resistir á la gracia interior.

3. Ad merendum vel demerendum in statu naturæ lapsæ non requiritur in homine libertas a nècessitute, sed sufficit libertas a coactione.

El error de esta proposicion consiste en suponer, que despues del pecado original, el hombre no necesita para contraer mérito ó demérito libertad interior, ó de necesidad, sino libertad esterior ó de coaccion. Este error tiende á negar en el hombre el libre

alvedrio ó la libertad de elección. La esperiencia misma enseña, que nosotros podemos querer ó aborrecer, sin que ninguna fuerza estraña pueda destruir el libérrimo ejercicio de nuestra voluntad.

4.ª Semipelagiani admittebant prævenientis gratiæ interioris necessitatem ad singulos actus, etiam ad initium fidei; et in hoc erant, hæretici, quod vellent eam gratiam esse talem, cui posset humana voluntas resistere vel obtemperare.

El error de esta proposicion consiste en suponer que la heregía de los semipelagianos solo se fundaba en admitir que el hombre, que la voluntad humana puede resistir o cooperar á la Divina gracia. Los jansenistas elvidan por completo la doctrina y la distincion del Concilio Tridentino. En nosotros el libre alvedrío no está estinguido; solo se halla in deterius commutatum.

5. Semipelagianum est asserere Christum pro omnibus omnino hominibus mortuum fuisse,

aut sanguinem fudisse.

Esta proposicion niega que la Redeacion fue universal, ó supone que Jesus intentó redimir con su sangre á unos hombres y no a otros. Aparte la heregía, esta doctrina es tan inhumana como impía y absurda.

CLIX. La Bula de Inocencio X fue aceptada en todas partes; pero los jansenistas, insistiendo en su ya antigua costumbre, inventaron un recurso diabólico para decir que la aceptaban en teoría, mientras la despreciaban con sus hechos. Introdujeron la distincion tan tristemento célebre entre el

hecho y el derecho, suponiendo que el Papa era infalible cuando condenaba un Greor en general ó en el derecho; pero que podia equivocarse cuando definia acerca del hecho, es decir, cuando definia que tal ó cual error se encuentra en tal o cual libro. Segun esta absurda distincion, el Papa no puede errar cuando condena la doctrina de Pelagio ó de Lutero; pero puede equivocarse cuando afirma que los errores de Pelagio están en las obras de Pelagio, ó que los errores de Lutero están en las obras de Lutero. Para hablar así, para inventar estos fútiles y miserables subterfugies, no solo se necesita haber perdido la fé, sino estar además despojados hasta de sentido comun.

El Papa Clemente XI, en la Bula Vincom Bomini, fechada en 1705, condeno la absurda distincion entre la infalibilidad para el derecho, o definir el error, y la falibilidad para el hecho, o definir donde está el error, como una distincion inventada para eludir hipócritamente las decisiones de la Iglesia. Los Obispos franceses, reunidos en 1654, declararon que Inocencio X habia condenado las cinco proposiciones como hereticas; que realmente se hallan las cinco proposiciones en el libro de Jansenio, y que sin duda alguna tienen en el original el mismo sentido que les atribuyó el Soberano Pontifice al condenarlas. El dia 16 de octubre de 1656 declard el Papa Alejandro VII lo mismo que dos años antes, segun hemos dicho, habia declarado el episcopado frances. Por el mismo tiempo la Sorbona censuró una proposicion del jansenista Arnaldo, encaminada á demostrar que dos proposiciones no se encontraban en Jansenio, ni fueron condenadas en su verdadero sentido, y que por lo tanto, en lo que á ellas atañe, la constitucion apostólica solo exige un religioso silencio.

CLX. El clero frances compuso en 1655 un formulario en el cual constaba que las cinco proposiciones eran de Jansenio, y que se habian condenado en el mismo sentido que les habia dado su autor. Algunos rechazaban esta formula, alegando como pretesto que no tenia en su apoyo la aprobacion de la Santa Sede, Para evitar este subterfugio, el Papa Alejandro VII, en una Bula espedida el dia 15 de febrero de 1665, dió á la citada formula del clero frances fuerza de ley universal y obligatoria.

CLXI. Esta declaración de la Santa Sede suscitó grandes conflictos à los jansenustas. Querian estos no obedecer al Papa, y aparecer como humildes católicos à los ojos de la multitud. Alejandro VII los puso en la alternativa de declararse incrédulos, lo cual no querian, ó abjurar el error, lo cual era contrario à sus intenciones malévolas, y seeretos y sacrilegos designios.

CLXII. En 1702 volvió à suscitarse el llamado religioso silencio, con pretesto del famoso cuso de conciencia. Apareció un libelo, en el cual se preguntaba si era licito negar la absolucion al penitente que se presentara

diciendo que el Papa era infalible en lo tocante al derecho ó á la definicion doctrinal; pero que en cuanto al hecho ó á la determinacion del lugar en que el error se halla, está resuelto á guardar un religioso silencio. Este es el caso de conciencia tan tristemente célebre en la historía eclesiástica. Los jansenistas sostenian que en este caso no debia ser negada la absolucion; pero el Papa los condenó, estableciendo todo lo contrario, el dia 12 de enero de 1703.

CLXIII. Por este mismo tiempo se publicó un libro anónimo, encaminado á destruir la gerarquía eclesiástica, supeniendo que San Pedro es igual á San Pablo, ó que en la Iglesia no existe el primado de honor y jurisdiccion que ejerce el Vicario de Jesucristo. Este era, en verdad, el gran secreto del jansenismo. Aparentar mucha fé y mucha virtud, y destruir al propio tiempo la divina gerarquía, sembrando la confusion en la Iglesia, era el fin único de la impia secta de los jansenistas.

with the contract of the contr

## ARTICULO IV.

Quesnell, CLXIV.—Libelos que publica en Bruselas, CLXV.
—Su prision y fuga, I.OXVI.—Su obra principal, CLXVII.
La Bula Unigenitus, CLVIII.—Aceptacion de esta Bula.
Apelacion de los jansenistas, CLXIX.—Escándálos, CLXX.
—Consulta escandalosa, CLXXI.—El sistema de Quesnetl, CLXXII, CLXXIII, VLXXIV.

CLXIV. Nació Quesnell en Paris el dia 14 de julio de 1634. En 1657 entró en la Congregacion del Oratorio. En 1678 fue espulsado de la Congregacion por haberse negado a protestar contra la reprobada doctrina de

Bayo.

CLXV. En 1685, huyendo de Francia, Quesnell se refugió en Bélgica, y se unió en Bruselas con el jansenista Arnaldo. Escribieron juntos algunos libelos en favor del jansenismo, y por los escándalos que ocasionaban, fueron ambos espulsados del territorio belga en 1690. De aqui se originó su viaje á Holanda y á otros diversos puntos del Norte de Europa. Arnaldo murió en 1694. Quesnell lo auxilió como sacerdote en su última enfermedad, lo cual indica que el primero cavó en la impenitencia final, y que el segundo no tuvo ningun empeño en salvar su alma. Vuelto á Bruselas, Quesnell se mudó el nombre, y cambió su trage para poder permanecer oculto. Logró constituir una especie de logia ó secta secreta que lo nombro Presidente o Padre prior. A pesar de vivir escondido como reo, no cesó de publicar

impios opusculos en favor de su heregia, y ien daño de los Papas y aun ide hos Béyes. Esto último á nadie debe causar estrañeza, porque la heregia y la rebelion son cosas que se identifican en la teoria, y que nunca se separan en la práctica.

En 1703, el Arzobispo de Mali-CLXVI. nas trabajó con laudable celo por librar á Bélgica de los escándalos que en aquel desgraciado pais sembraba el jansenismo. El dia 30 de mayo, Quesnell y su compañero ó secretario fueron encontrados y detenidos en el Palacio Episcopal. En 1710 fue puesto en libertad su secretario por intercesion del Arzobispo de Paris, Cardenal de Noailles. Quesnell, en el mismo año de 1703, á los dos meses de arresto, se fugo de la prision, practicando por la noche una brecha en la pared del Palacio que lo encerraba. En Holanda los jansenistas, siempre aparentando una piedad hipócrita, lo llamaban el segundo Pablo, y aun decian que habia sido librado de la cárcel con el auxilio de los ángeles, como San Pedro. El dia 10 de noviembre de 1704. el Arzobispo de Malinas excomulgó á Quesnell v lo condenó a vivir encerrado en un Monasterio hasta que obtuviese la absolucion del Papa. Quesneil, lejos de respetar esta sentencia, la despreció, y en Holanda empezó a publicar muchos implos libelos contra el Arzobispo y aun contra el Papa. El desgraciado Quesnell murio impenitante en Amsterdan, el dia 2 de diciembre de 1719, à The edge de es años. le te, como los seides del jeuseelsmo, cen

CLXVII. El libro principal de Quesnell se titula. El Nuevo Testamento, con reflexiones morales. Este libro podia compararse con la bola de nieve que, comenzando por muy poco en la cima de la montaña, va aumenfando su volúmen al desprenderse por la pendiente, hasta ser una masa enorme cuando descansa en la llanura ó se estrella en lo más profundo del valle. Cuando por primera vez publicó Quesnell esta obra en 1671, solo constaba de un tomo en dozavo. En 1687, cen una segunda edicion que se hizo de la misma obra, se publicó ya en tres volúmenes. En 1693 ya formaba ocho gruesos volúmenes. En este libro, a medida que crecia el volumen, se multiplicaban los errores. En la primera edicion solo se encontraban cioco : proposiciones dignas de censurar. En la ultima, dejando aparte otras muchos, se semalaron 101; que todas fueron condenadas spor la Bula Unigenitus. The art of arm 7 grad o. CLXVIII. En 1693 fue censurada la obta ide Quesnell por muchos Obispus, y teologos franceses. En 1708, la condeno con un Breve especial el Papa Clemente XI. En 1711. - los Obispos de Francia publicaron edictos repitiendo la misma condenacion; pero el a Cardenal de Nosilles. Arzobispo de Paris, protesto contra la condenccion de los Obispos, apoyandose en pretestos fútiles que lo ubicieron sospechoso deliansenismo y le oca-Amsterdam, sotsuggible average with morarola a

El Cardenal nombrado sin haber: perdido la fé, como los seides del jansenismo, con

su conducta antorizo á muchas personas para que sin caer en juicios temeraries lo reputasen como janzenista. Quizá por inadvertencia dió su aprobacion a la edicion de la obra de Quesnell, hecha en 1695, y aunque no aprobo la de 1699, con todo, siempre mostró empeño en mantener la justicia de su primitiva aprobacion. Tan cierto es que el amor propio arrastra al orgullo, el orgullo s la ceguedad y la ceguedad al escándalo de la apostasía. La conducta del nombrado Cardenal dio ocasion a grandes disturbios en el clero francés. El Papa Clemente XI. despues de examinarlo muy detenidamente por medio de una Congregacion de Cardebales y teologos, despues de dos años de meditacion y estudio, el dia 8 de setiembre de 1713, en la Bula Unigenitus condenó el libro de Quesnell con las ciento una proposiciones falsas, capciosas, temerarias, erroneas, próximas á la heregia y aun heréticas que en él se señalan.

CLXIX. El día 13 de enero de 1704, la asamblea del ciero frances aceptó la Bula Unigenitus, y por consiguiente la condenacion de los errores de Quesnell. La aceptacion fúe absoluta; peró los jansenistas, que siempre apelaban á subterfugios, intentaron eludiria, diciendo que el clero galicano sodo habia aceptado la Bula Unigenitus con restricciones y de una manera condicional. Convisne aquí advertir que el juicio del Papa, cuando define ex cathedra, es infalible, icreformable y universalmente obligatorio. De-

cimos esto, para dejar sentado que la condenacion del Papa, por si sola, era valida,

aceptarala ó no el clero francés.

Sin embargo, á pesar de no ser necesaria. el clero francés consignó su aceptacion de la Bula Unigenitus, para no dejar ni aun este miserable subterfugio à la soberbia hipoeresía y astuta malignidad de los jansenistas. Cuarenta Obispos firmaron la aceptacion, y unicamente ocho protestaron contra ella. Los Obispos escribieron al Papa manifestandole que el clero francés habia aceptado con júbilo la Bula Unigenitus. La Universidad de Páris la aceptó tambien solemnemente el dia 5 de marzo de 1714. Lo propio hicieron las Universidades de Salamanca. Alcalá de Henares, Lovaina, Gante y otras muchas. Esto, no obstante, los jansenistas continuaron publicando libelos contra la Bula. En 1715 fueron condenados por los Obispos de Francia, y solo por hallar pretestos para producir escandalo, apelaron del Papa al Concilio general. Inútil es advertir que esta apelacion impia y sacrilega no tenia más objeto que el de ganar tiempo y producir disturbios. Los jansenistas despreviaban la autoridad de la Iglesia, y lo mismo que el falle del Soberano Pontifice, hubieran despreciado la sentencia del Concilio ecuménico.

CLXX. El dia 1.º de marzo de 1717 apelaron cuatro Obispos al Concilio futuro contra la Bula *Unigenitus*. Más tarde, el número de los apelantes subió hasta 18. En 1718 formulo tambien su apelacion el Cardenal de Noailles. En el mismo año cincuenta Obispos franceses protestaron contra estas escandalusas apelaciones. El Papa, por su parte, las declaro nulas y de ningun valor. En 1727 se celebro un Concilio provincial en Embrun, en el cual, despues de aceptar la Bula, fue-

ron condenados los apelantes.

CLXXI. Los jansenistas, siguiendo la costumbre de todos los hereges, al verse condenados por la ciencia y la autoridad de la Iglesia, invocaron el auxilio de la ciencia v de la autoridad civil. Dirigieron una consulta à los abogados de Paris, los cuales, reuniendose con maña, citando a unos y dejando de citar a otros, lograron formar una falsa mayoria, que redactó su informe en favor del jansenismo y en contra de la Iglesia católica. El dia 5 de mayo de 1728, reunidos los Obispos de Francia, declararon que la contestación de los jurisconsultos era impertinente, y, por lo menos, muy sospechosa de fleregia. El Rey, conformandose, como era natural y justo, con lo acordado por los Obispos, declaró que no tenia ningun valor la respuesta de los abogados en las cuestiones eclesiasticas.

El Cardenal de Noailles, en el mismo afio, retiró su apelación, aceptó sinceramente la Bula Unigenitus, prohibió á todos sus diocesanos la lectura del libro de Quesnell, y se reconcilió con la Santa Sede. Seis meses despues de su honrosa retractación, murió como buen católico en el seno de la latesia.

En 1729, la Sorbona aceptó nuevamente, y con gran solemnidad, la Bula Unigenitus. El decreto de aceptacion fue firmado por seiscientos Doctores. En 1730 el clero francés repitió su aceptacion. En fin, por el mismo tiempo el Papa Clemente XII aprobó lo hecho, y el Rey, en público edicto, declaró que la Bula Unigenitus debia recibirse, no solo como ley de la Iglesia, sino ademas como ley del reino.

CLXXII. La doctrina de Quesnell encierra en si las tres heregias de Miguel Bayo, de Cornelio Jansenio y de Edmundo Richer. Quesnell, en efecto, admite el absurdo principio de la delectacion invencible de la gracia que nos arrastra fatalmente al bien. v la delectacion invencible de la concupiscencia, que nos arrastra fatalmente al mal. Esta absurda máxima suprime por completo el libre albedrio, y establece el fatalismo, convirtiendo al hombre en un mercautómata que se mueve sin conciencia y sin voluntad, subiendo al cielo, si lo eleva la gracia, o descendiendo hasta el infierno, si pesa sobre él la concupiscencia. Esto no solo está condenado como una heregía por la Iglesia, sino que debe ser, y lo es, en efecto, rechazado por la filosofía como un error monstruoso, y hasta por el sentido comun, como una insigne estravagancia.

CLXXIII. El segundo principio de Quesnell es la máxima fundamental del falso sistema de Miguel Bayo, copiada al pie de la letra. Bayo, en efecto, admitia que en nosotros no hay más que dos clases de amor: uno purísimo, la caridad perfecta, que nos lleva á Dios, y otro impuro ó amor munda-no, que nos lleva al pecado. Admitir este principio equivale á negar la atricion y aun la misma contricion, y á suponer que el hombre que no sea perfectamente santo no puede salvarse. Quesnell convenia con Bayo en que todas las obras de los gentiles son pecados, y todas las virtudes de los incrédulos son vicios. Para comprender la absurdidad de esta teoria, basta observar que, segun ellas, comete un gran pecado el gentil que lleno de compasion da un poco de agua, para que no muera abrasado por la sed, al cristiano que estenuado por la fatiga y el cansacio, encuentra en un árido desierto.

CLXXIV. El tercer principio de Quesnell es copia de la impía doctrina de Richer. Como este, suponia el primero que la Iglesia, es decir, la autoridad eclesiástica, no puede imponer la pena de excomunion a los contunaces, sin el consentimiento, al menos presunto, de todos los fieles.—Esta doctrina niega la gerarquía eclesiástica, haciendo imposible el ejercicio de su autoridad.

thing, which to be the it

the group griz fel atture, mailteo es-

## ARTICULO V.

Mignel Malinos, CLXXV.—Consecuencias de su doctrina, CLXXVI.—Es descubierta su hipocresia, CLXXVII. —Su condenacion y su penitencia, CLXXVIII.—Un libro de Fenelon, CLXXIX.

CLXXV. Miguel Molinos, sacerdote español, era de la diocesi de Zaragoza. Tenja instruccion y talento, y era hombre de costumbres muy corrompidas, y de una grande y falsa apaniencia de piedad. Publicó un libro titulado Guia Espiritual, con el fin, segun decia el mismo, de llevar el alma por el camino interior hasta la perfecta contemplacion y el rico tesoro de la paz interna. Esta obra impia, epicurea en su fondo, por més que pareciera farisaica en su forma, fue publicada en Roma, en Madrid, en Zaragoza y en Sevilla. Como halagaba tanto las pasiones, su veneno se estendió bien pronto en muchas provincias de España. Francia é Italia.

CLXXVI. El sistema de Molinos consistia en entregarse á una especie de contemplacion ó reposo letárgico del alma, sin pensar para nada en reprimir las malas pasiones del cuerpo. Molinos no reprobaba el trato intimo de los dos sexos, ni aun cuando de este trato resultasen los más abominables crimenes. Como el principio fundamental de Molinos consistia en procurar á todo trance lo que él llamaba paz del alma, santificaba todo linaje de inmundicias.

Digitized by Google

CLXXVII. Molinos permaneció en Roma por el largo espacio de veinte y dos años, desde 1665 hasta 1687. Era hombre de muy dulce conversacion y muy agradable trato. Aparentaba estar poseido por la humildad y entregado enteramente á la penitencia. Esto hacia que se le escuchara sin prevencion, y que se recibieran sus palabras cual si fuesen pronunciadas por un verdadero Santo. Su inmunda hipocresia infiltraba el veneno, como el escorpion, de una manera dulce y agradable. Empezaba hablando de Dios y de la necesidad de unirse á Dios, y concluia insinuando las más impuras, abominables y aun asquerosas máximas. Muchas personas piadosas fueron encenagadas en la corrupcion por este hipócrita y seductor heresiarca. El Cardenal D. Iñigo Caracciolo fue el primero que descubrió el mal en Nápoles, y lo denunció al Soberano Pontifice. Muchos otros Obispos denunciaron despues la misma heregia, y Molinos fue encerrado en la carcel del Santo Oficio. Le acompañaron en la prision dos italianos, Simon Leone y Antonio María, que eran considerados como sus dos primeros discipulos. CLXXVIII. La Inquisicion romana prohi-

bió el dia 24 de noviembre de 1785 la Guia espiritual de Molinos, y poco despues, el dia 28 de agosto de 1687, prohibió todos los libros del mismo autor, y especialmente 68 proposiciones estraidas de la antes condenada Guia. El exámen de su causa duró 22 meses. El dia 3 de setiembre de 1687 se re-

tractó en Roma, en la iglesia de Santa Maria sopra Minerva. Un dia despues renovó el Papa Inocencio XI la condenacion de las impias maximas de Miguel Molinos. Este heresiarca vivió diez años despues de su abjuracion, dando hasta el último instante de su vida señales de verdadero arrepentimiento. Tambien abjuraron en el mismo dia, esto es, el 4 de setiembre de 1685, sus dos nombrados discipulos Antonio Maria y Simon Leone.

CLXXIX: Hubo en Francia en el último tercio del siglo xvn una señora de instruccion no escasa, pero de falsa piedad. Despues de haberse pervertido ella misma, intentó estraviar a muchas otras personas. Esponiendo la teología mística, llegaba á sepultarse en el cieno asqueroso de Molinos, y en la repugnante y fatalista heregia dé Quesnell. Bossuet necesito publicar su escelente obra de Statibus orationis contra los peligrosos errores de Mad. de Guyon. El mismo Fenelon se dejó contaminar por la falsa mistica de la nombrada Señora. Su libro, titulado Esplicación de las máximas de los Santos sobre la vida interior, fue coudenado en Roma por el Papa Inocencio XII, el dia 12 de marzo de 1699. Parece increible que un hombre como Fenelon, como el sabio y humilde Arzobispo de Cambray, se dejara seducir por una doctrina inmunda tan parecida à la de Miguel de Molinos. Esto nos prueba cuán vigilante debe estar siempre el hombre sobre si mismo, y cuán escasa confianza debe tener en sus propias fuerzas.

Tenemos, sin embargo, el consuelo de poder advertir que el gran Fenelon se humilló ante la Santa Sede; que recibió con profundo acatamiento la sentencia del Soberano Pontifice, y el mismo, como Arzobispo, leyó a sus diocesanos desde el púlpito de la catedral de Cambray la Bula de Inocencio X, en la cual se condenaban 23 proposiciones de su libro. Fenelon parece mas grande por su humildad que por su ciencia, y más brilla en la historia por su homorisimo arrepentimiento, que por el esplendor de su erudicion y su elocuencia.

### ARTICULO VI.

Pascal, CLXXX. — Arnaldo, CLXXXI. — San-Ciran, CLXXXII. — Nicole, CLXXXIII. — La madre Angélica, CLXXXIV.

CLXXX. Nació Blas Pascal en Clermont. el dia 19 de junio de 1623. Su padre, Presidente de la corte de Rouen, fue su primer profesor. Gracias à los esfuerzos del padre y a la actividad y clara inteligencia del hijo, fue verdaderamente portentoso el fruto de estos mútuos trabajos. Pascal es considerado como escritor de verdadero genio en todo lo que atañe á las ciencias matemáticas. Se cuentan de él adelantos é invenciones que. atendida la corta edad en que los hizo, no pueden ménos de parecer asombrosos. Descartes, sin embargo, creia que en las grandes cosas del niño habia artes no muy pequeñas del padre. Todo puede ser; mucho más si se tiene en cuenta que Pascal, como jansenista, tenia grande apoyo en la sociedad de apíausos y alabanzas, tan activa y tan fecunda siempre en todos los partidos anti-cristianos.

Pascal entro en Port-Royal, especie de asilo para la incrédula, hipócrita, obstinada y perversisima secta de los jansenistas. El fin de esta farisáica heregia era destruir la Religion, convirtiendo sus consejos en preceptos, exigiendo perfectisima santidad en todo el mundo, y haciendo odiosas e imposi-

bles sus prácticas.

Los iansenistas intentaron comenzar por hacer aborrecibles à los Padres de la Compañia de Jesus, y Pascal se propuso por añadidura el abrumarlos con la ignominia y el ridiculo. Para alcanzar su objeto, publicó Pascal sus Cartas provinciales, obra de celebridad tan triste como funesta, y tan escandalosa como inmerecida. Las Cartas provineigles son diez y ocho, y comenzaron a publicarse en enero de 1656. En estas Cartas. sin reparar en los medios, solo se busca el depravado fin de despreciar la autoridad de la Iglesia y deshonrar a los Jesuitas. En ellas se exageran los hechos verdaderos con repugnante mala fé, ó se inventan hechos falsos con escandaloso cinismo.

Chateaubriand ha dicho que Pascal «es un calumniador de genio que nos ha legado una mentira inmortal.» Jamás negaremos el grande ingenio de este escritor jansenista: lo que si podemos asegurar es que hoy sus Cartas no pueden leerse sin fastidio, ni recordarse sin indignacion ó desprecio. El mé rito de este libro consiste casi esclusivamente en el gran valor de los Jesuitas, à quienes calumniaba. Se ha dicho que la Compañia de Jesus no pudo contestar á Blas Pascal. Si con esto quiere darse á entender que las calumnias de las Provinciales no fueron descubiertas y refutadas, nada hay más falso. Si, por el contrario, se quiere indicar que la refutacion de Pascal no polita tener

el mismo valor que la refutacion de los Jesuitas, esto es una cosa evidente, que es honra en vez de ser mengua para la Compania de Jesus. Port-Royal valia infinitamente menos que la Compania, y por esto eran ménos ruidosos los cargos que se le dirigian.

Ademas de las Provinciales, hay otra obra titulada Pensamientos de Pascal, publicada despues de su muerte en Amsterdan el año de 1688. Parece que en los últimos años de su vida se ocupo Pascal en escribir una apologia de la Religion cristiana contra los ateos, los libertinos y los judios. Nada podemos decir acerca de este trabajo. Solo añadiremos que sin los elogios calculados de los enemigos del catolicismo, Pascal hubiera estado muy distante de alcanzar la inmensa reputacion que tiene, y que ciertamente no merece. Se nos figura que entre cada cien mil personas que lo encomien con admiracion, apenas podrá encontrarse una que haya tenido paciencia ni aun para hojear sus empalagosas obras. Boileau ensalzaba á Pascal como uno entre los primeros ingenios del mundo. Esto se comprenderá bien teniendo en cuenta que Boileau era un fanático jansenista.

Pascal vivió muy atormentado por los remordimientos en los últimos años de su vida. Creia siempre estar viendo un horrible precipicio delante de sus ojos, y pavorosos fantasmas que le llenaban de terror. Murió en Paris, á los treinta y nueve años de edad, ol dia 19 de agosto de 1662.

Antonio Arnaldo nació en Paris el dia 6 de febrero de 1612. Recibió el grado de doctor en la Sorbona en 1641. Dos años despues publicó un libro titulado De la frecuente comunion, que en vez de ser lo que su nombre significa, fue un ataque tan cruel como hipócrita contra la sagrada Comunion. Arnaldo escribió ademas dos cartas para demostrar que no podia negarse la absolucion al que rechazara los decretos de la Santa Sede contra las proposiciones de Jansenio. La Sorbona condenó en 1656 dos proposiciones estraidas de estas cartas. Arnaldo no quiso respetar esta condenación, y fue espulsado de la Universidad. Luis XIV dió pruebas de escesiva estimacion á este obstinado heresiarca. Bien pronto se convenció de que solo apreciaba à un hombre soberbio, tan rebelde en lo civil cual contumaz en la parte religiosa. En 1679 Arnaldo emigró á los Paises-Bajos. Tuvo allí una célebre po-lémica con Malebranche, en la cual quedó completamente confundido. Murió Arnaldo en Bruselas el dia 8 de agosto de 1692, á la edad de ochenta y tres años. Los jansenistas sintieron mucho su muerte, y la consideraron como una pérdida irreparable para su . secta. Boileau, ensalzando, segun costumbre, con ridicula exageración a los jansenistas, al hablar de Arnaldo, dice que fue «el hombre más sabio que jamás se ha conocido.» Con igual exageracion se han espresado otros muchos jansenistas. Lo cierto es que Arnaldo era hombre de talento, de mucha instruccion y laboriosidad incansable. En su nombre se publicaron muchas obras, tanto pertenecientes á ciencias humanas, como á las ciencias divinas. Era tan fecundo como obstinado. No tenia fé, no creia en la autoridad de la Iglesia, y pretendia infiltrar su error en el corazon de las gentes cándidas, aparentando una virtud perfecta y una moral sumamente rigorosa. Arnaldo puede considerarse como el verdadero fundador de la impia asociacion de Port-Royal. Como Pascal, era fanático é irreconciliable adversario de la Compañía de Jesus. Todas las calumnias, por más que fuesen abominables, les parecian dignas de tenerse en cuenta con tal que tuviesen por objeto la difamacion de los Jesuitas.

CLXXXII. Verger de Haurane nació en Bayona en 1581: su familia era noble y rica. Hizo sus estudios en la Universidad de Lovaina. Abrazó la carrera eclesiástica, y en 1620 fue nombrado Abad de Saint-Ciran. Aceptó la doctrina de Jansenio, y la sostuvo con teson y diabolica actividad. Saint-Ciran, muerto Jansenio, publico, como trabajo póstumo, su célebre obra llamada linus, y estendió por todas partes su doctrina sin sujetarla à la censura de la Iglesia, como espresamente habia determinado antes de morir su propio autor. Pero Saint-Ciran, que no habia respetado los votos hechos à Dios, no podia cumplir de ninguna manera la lealtad ofrecida á un amigo en el artículo que Arnaldo era hombre de talente me un

El Abad de Saint-Ciran aparentaba ser muy virtuoso, y aun escesivamente mistico. Con su hipocresía farisáica logró adquirir autoridad entre cierta clase de fieles, y sembró el veneno de la impiedad en el corazon de muchas personas timoratas. Despreciaba á Santo Tomás, no tenia ningun respeto al Concilio Tridentino, y se complacia en obrar contra los decretos de la Santa Sede. Negó la eficacia de la absolucion, y espuso en público doctrinas anti-católicas, y en secreto, ante sus intimos amigos, se mostraba francamente incrédulo y enemigo de toda Religion positiva. El Cardenal de Richelieu creyó conveniente encerrarlo en una cárcel en 1638. Los Jansenistas han querido suponer que San Vicente de Paul en esta ocasion se apartó del Cardenal, y apoyó con todo el prestigio de su virtud al obstinado jansenista. Esto es completamente falso. Saint-Ciran murió á los 62 años, el dia 11 de octubre de 1643. Como todos los jansenistas, tenia el corazon lleno de ódio y el alma atestada de preocupaciones contra la Compañía, de Jesus. Siguiendo la moda de su secta, publicó un libro absurdo contra lo que él llamaba faltas y falsedades capitales contenidas en la Suma Teológica del Padre Garassa.

CLXXXIII. Pedro Nicole nació en Chartres, el dia 10 de octubre de 1625. Se dedicó al estudio de las letras humanas y de la Sagrada Teología. Estando haciendo sus estudios en Paris conoció á los llamados Cenovitas de Port-Royal, y se unio con lazo indiso-

luble á ellos. Nicole tenia talento, era laborioso, carecia de fé, y poseia una habilidad rara para presentarse como ardiente devoto delante de los creyentes. Estas cualidades eran las únicas que convenian á los heresiarcas de Port-Royal. Nicole, sin creer en la revelacion, aparentaba una santidad perfecta. Se declaró ardiente defensor de las cinco proposiciones, aceptando todos los subterfu-

gios del jansenismo.

Por no retractar sus errores, no recibió el grado de doctor ni aun el de licenciado, y se contentó con el de bachiller, que le confirió La Sorbona en 1649. Ayudó mucho à Arnaldo en sus trabajos. En 1676 quiso recibir las Ordenes Sagradas; pero su Prelado, el Obispo de Chartres, no consintió jamas en darle las necesarias dimisorias para su ordenacion. En 1677 publico una carta contra lo que el llamaba la Relajacion de los casuistas. Inutil es advertir, que su execrable libelo estaba atestado de absurdas calumnias contra la Compañía de Jesus. En 1679 se mostro muy afligido por la muerte de su protectora la duquesa de Longueville, mujer fanática, y acerrima defensora del jansenismo Murió Nicole el dia 16 de noviembre de 1695, à los setenta años de edad. Los jansenistas, segun costumbre, lo han elogiado muchisimo. Hoy, sin embargo, no hay nadie que pueda tener paciencia para leer ninguna de sus obras.

CLXXXIV.—La historia de la Madre Angelica es tan deplorable como ridicula. Era hermana del jansenista Arnaldo, y à pesar

de la rigida moral que en apariencia profesaba este sectario, la Madre Angelica fue nombrada Abadesa del convento de Port-Royal à la edad de once años. Tanto se exageraron su virtud y su talento, que á los diez y siete años se la pinta ya como reformadora de aquella Abadia. Era esta mujer tan vana como orgullosa y tan soberbia como obstinada. Escuchaba los pértidos consejos de su hermano, y los cumplia con exactitud completa, Por su obstinación ocasionó grandes escandalos entre las monjas. Murió impenitente en el año de 1661. Su hermana, la Madre Inés, tambien jansenista, publicó dos libros, llenos de sacrilegas necedades, uno en 1663 y otro en 1665. Murió la Madre Inés en 1671. Además hubo otras cuatro hermanas de Arnaldo, tambien jansenistas y sumamente obstinadas. Bossuet las calificó con admirable exactitud, diciendo: «Sois puras como ángeles; pero soberbias como demonios.» na mada kabupatèn kabupatèn Barata da Ali Kabupatèn Kabupatèn

Tellings to a second and a seco

(4) The Good efficiency of Robert School (1975) and the Company of Robert School (1975) and the Company of t

## ARTICULO VII.

Conciliabulo de Pistoya, CLXXXV.—Van-Espen. Fybel y Tamburini, CLXXXVI. — Ricci, CLXXXVII.—Obispos de Toscana, CLXXXVIII.—Richer y Febronio, CLXXXIX.

CLXXXV. El Conciliábulo de Pistoya se inauguro el dia 18 de setiembre en 1786. Ricci, Obispo de Pistoya, y Prato, jansenista obcecado, fue quien sugirió el proyecto de esta asamblea sacrilega á Leopoldo, Gran

Duque de Toscana.

Concluyó esta reunion jansenista el dia 28 del propio mes y año. En ella se adoptaron medidas y se decretaron cosas que parecen mas dignas de una sociedad de ateos que de una Asamblea de sacerdotes. En Pistoya se pensó únicamente en negar la autoridad del Papa, destruir la disciplina de la Iglesia, variar los dogmas, viciar la doctrina de los Sacramentos, y poner la gerarquia divina a los pies de la gerarquia civil.

En el Conciliábulo de Pistoya se intentó suprimir por completo el culto esterno; se llamó Libro de oro á la condenada obra de Quesnell, de la cual ya hemos hablado; se mostró grande odio á los regulares, y en todas partes se dieron pruebas de odio á la Iglesia católica, al paso que de un servilismo

degradante á la potestad civil.

Esto no debe estrañarnos. Cuando el clero abandona la fé, pierde hasta su dignidad. CLXXXVI. Como en el Conciliábulo de

Pistoya se encuentran monstruosamente reunidos los errores de los jansenistas, de los regalistas y los protestantes, creemos aquí oportuno hacer una ligera reseña biográfica de los más notables heresiarcas que figuraron en la nombrada sacrilega Asam-

blea, ó que le prepararon el camino.

El Conciliábulo de Pistoya puede considerarse como la consecuencia inmediata del cisma de Utrecht. Todo consistia en negar la autoridad espiritual, porque se le creia débil, para debilitar ó destruir la autoridad civil, colmandola de repugnantes adulaciones mientras conservase su fuerza. Con más ó ménos claridad, en mayor ó menor grado, con buena fé en algunas muy contadas ocasiones, el indicado es el origen, el fin y objeto únicos del regalismo anti-cristiano que tantos tormentos dió á la Iglesia en los dos últimos siglos.

No necesitamos hacer una larga exposicion de esta secta abominable, porque ya nadie puede ignorar que los mismos pérfidos regalistas que en tiempo de Luis XV aparentaban farisáica indignacion contra Roma, para salvar, segun decian, á los Reyes, en los tiempos de la Convencion fueron los más decididos y más violentos regicidas. Es imposible que no sean adversarios de la autoridad civil los escritores que muestran sistemáticas y desfavorables prevenciones con-

tra la Santa Sede.

Van-Espen nació en Lovaina en 1646. En 1675 recibió el grado de Doctor en aquella misma Universidad. Murió á la edad de ochentaly des auos, en Amersfort, el dia 2 de octubre de 1728. Perdió la vista diez y siete años antes de su muerte. En Holanda fue uno de los más enérgicos y obstinados defensores del escandaloso cisma de Utrecht. Abrazó el partido jansenista, y fue una de las más fuertes columnas del sacrilego Regalismo. Su obra, tan tristemente célebre, titulada, Jus Eclesiasticum Universum, más bien que una exposicion doctrinal del derecho canónico, es una violentísima diatriva contra la diversa gerarquia de la Iglesia. Por desgracia la citada obra de Van-Espen ha sido harto leida y harto copiada por los Regalistas.

Eybel, regalista aleman, publicó en 1782 un abominable libelo, titulado: ¿Que es el Papa? Para comprender cual era el fin de este folleto, y la justicia con que fue condenado por la Santa Sede el dia 28 de noviembre de 1780, basta fijarnos en las ideas del autor, en el tiempo en que fue escrito, y las circunstancias en que fue publicado. Eybel pertenecia a la escuela regalista Utrecht, o lo que es igual, conservaba en su lenguaje las formas cristianas, y habia borrado por completo el cristianismo en su alma y en su corazon. Eybel aborrecia al Soberano Pontifice, como los fariseos á Jesucristo. Solo teniendo esto en cuenta, puede esplicarse su execrable fanatismo contra la Santa Sede.

El Emperador José II de Alemania es har-

to conocido por su amistad con el incrédulo Federico de Prusia, y sus relaciones intimas con Voltaire, el impío filósofo de Ferney. Nadie ignora que el exagerado regalismo de José II, y su manía de introducir sacrilegas reformas en lo más esencial de la disciplina eclesiástica, dieron márgen á una secta que nació en Austria, y que lleva el nombre de su inventor el Emperador José. El Papa Pio VI, para lograr la paz de la Iglesia, para ablandar con sus lágrimas el duro corazon de José II, se resolvió á emprender un viaje à Alemania. Entró en Viena el dia 22 de marzo de 1782. El Emperador recibió al Papa con frialdad, lo conservó en verdadera prision, no consintió en tratar con su Santidad de los males de la Iglesia, y lo despidió con algo más que profundo desden. En su despedida, el Emperador José acompaño á Pio VI hasta su convento, distante una legua de Viena. Al dia siguiente mandó derribar, sin causa ni pretesto, aquel monasterio. Con recordar esto, y tener en cuenta que en este mismo año, en 1782, se publicó el inmundo libelo de Eybel, podrá fácilmente comprenderse cuáles serian las creencias religiosas espuestas en el folleto y profesadas por su autor. El libelo va encaminado á negar la jurisdiccion suprema del Papa, y convertir en árbitro supremo de la Iglesia al Emperador.

Pedro Tamburini fue en Italia el verdadero introductor del jansenismo francés y del regalismo de los Paises-Bajos, por no decir del protestantismo aleman o del socianismo holandes. Pedro Tamburini infesto con su jansenismo regalista la Universidad de Pavia, pervirtio a una parte considerable del clero italiano, y fue el fiscal y el alma, por decirlo así, del conciliabulo de Pistoya. No creemos necesario añadir nada más acerca de su doctrina, porque es la misma que antes hemos espuesto al reseñar la sacrilega asamblea Toscana que acabamos de nombrar.

Los errores de Tamburini fueron refutados con asombrosa erudición y gran fuerza de raciocinio por muchos escritores italianos. Nos contentamos con citar unicamente á dos, por haberse dedicado casi esclusivamente a impugnar a Tamburini. Son estos: el presbitero Luis Cuccagni, en el Jansenismo sin defensa, publicado en Turin en 1795, y Volgeni, el célebre autor de los Hechos dogmáticos y de La Verdadera Idea de la Santa Sede, en su escelente opúsculo, titulado: Problema sobre si los jansenistas son jacobinos. Esta obra tiene el mismo fin que la del Padre Ceballos, célebre escritor español. Es curioso el observar la admirable coincidencia de que dos escritores tan sabios y tan ilustres como Volgeni y Ceballos se ocupen à un mismo tiempo en demostrar que los jansenistas son jacobinos, o que la falsa filosofia es un verdadero crimen de Estado. ¡Ojalá sé convencieran todos los gobiernos de que la heregia y la rebelion son cosas de todo punto inseparables!

CLXXXVII. Ricci, Obispo de Pistoya y Prato, fue quien convocó el Concilio de Pistova, quien pervirtió con sus adulaciones à Leopoldo, Gran Duque de Toscana, quien se empeñó en corromper con dadivas y lisonjas al clero italiano, quien, en fin, ocasiono más escándalos y mostro más empeño en introducir el cisma en Italia. Ricci se mostraba tan fanático adulador de la potestad civil. como encarnizado adversario de la Santa Sede. Decia que las Reflexiones Morales de Quesnell eran un libro de oro, y las hizo tra-ducir al italiano para pervertir con ellas el corazon de los fieles. El pueblo, lleno de escándalo, se levantó á protestar contra su malvado Obispo, que, si en lo esterior aparecia vestido de oveja, en lo interior encerraba entrañas de hiena. El Gran Duque Leopoldo envió tropas á Prato para castigar al pueblo católico que no queria admitir la incredulidad que con el engaño y la violencia pretendia imponerle el apóstata Escipion de Ricci. Entre la multitud se escogieron unas setenta personas, y fueron enviadas á la cárcel. Entre ellas, sesenta fueron condenadas á sufrir la vergonzosa y cruel pena de azotes, tresá una larga prision, y seis estuvieron i punto de perecer en un cadalso. El delito de estas desgraciadas victimas consistia en haber quemado los malos libros, y el escudo de armas de un Obispo apóstata que los estaba todos los dias irritando con la destruccion de sus altares, el incendio de sus imagenes The profunction de su culto. En 1788 et malvado Ricci hizo imprimir á costa del Gran Duque Leopoldo todas las actas y documentos relativos al Conciliábulo de Pistoya.

Ricci perdió completamente el respeto á la Santa Sede, y llegó á hacer públicos alardes de su cinismo y su impiedad. El gran duque Leopoldo heredó en 1789 el trono de Viena, y dejó á su hijo Leopoldo la corona del gran Ducado de Toscana. Ricci perdió entonces toda su influencia en la corte, y se quedó solo con el horror que su impiedad. inspiraba á los pueblos. Todo el mundo protestaba contra el. Se retiró á Chiante, en donde intentó prolongar sus escándalos. Por fin el nuevo duque tuvo la gloria de obligarle á renunciar la mitra, y dar él mismo una gran prueba de sumision y respeto á Pio VI. comunicándole en carta escrita por el propio duque esta felicisima nueva. A pesar de esto, el Papa Pio VII tuvo el singular placer de ser testigo del arrepentimiento de Ricci en Florencia, y de poder anunciar su completa, absoluta y solemne retractacion hecha oficial y privadamente, y reiterada muchas veces por escrito y de palabra en el Consistorio celebrado el dia 26 de junio de 1805 al volver de su primer destierro á la Ciudad Eterna.

CLXXXVIII. Ricci, no contento con reunir a una parte de su clero en Pistoya, quiso congregar à todos los Prelados de Toscana. El dia 23 de abril de 1787 se inauguró esta especia de Concilio provincial. Inutil es advertir que aquellos venerables Prelados, en su inmensa mayoría, casi en su totalidad, protestaron contra las malas doctrinas y contra los que tan ciego empeño mostraban en promover un cisma. Esta asamblea se disolvió el dia 5 de junio del mismo año, despues de diez y nueve sesiones, empleadas casi todas en condenar y combatir, del modo único que podia hacerse, las impías máximas que a la sazon prevalecian en el gobierno.

CLXXXIX. Richer nació en Chadurce, diócesi de Langres, el dia 30 de setiembre de 1560. Recibió el grado de doctor en 1590. Fue nombrado síndico de la facultad de teología en la Sorbona el dia 2 de enero de 1608. En 1611 empezó á combatir la infalibilidad del Papa, y se empeñó en sostener que era el Soberano Pontífice inferior al Concilio. En el mismo año publicó un libro, titulado: El poder eclesiástico y político, en el cual se mermaba la autoridad eclesiástica, casi hasta el punto de negarla, y se ensalzaba la civil, hasta el estremo escandaloso de convertirla en el centro de todo poder.

La Sorbona protestó contra au sistema, y el Cardenal Du-Perron lo condenó en 1612. Richer apeló contra esta censura. Su libro, sin embargo, fue condenado primero por cinco Obispos y despues por el Papa. En 1620 firmó una especie de retractacion que no satisfizo á nadie. Por último, temiendo perder la gracia del Cardenal Richelieu, firmó una retractacion completa y solemne de todos sus errores en 1630. Murió poco des-

pues, á los 72 años de edad, el dia 28 de noviembre de 1631. Su sistema es el mismo de los jansenistas y pistoyanos. Todo lo niega al poder eclesiástico, y todo lo concede al poder civil, cualquiera que sea su forma.

Febronio es otro de los regalistas incrédulos que mayores escándalos ocasionaron en el último siglo. Aunque su obra titulada, Del estado de la Iglesia, se publicó en 1763 con el nombre de Justino Febronio, este no fue más que un nombre supuesto, y su verdadero autor fue un Obispo de Holanda, cuyo nombre omitimos de intento por respeto a su honrosisima retractacion. Solo desde el dia 27 de febrero hasta el dia 17 de marzo del mismo año, publicó el Papa Clemente XIII diez Breves contra el impio sistema febroniano.

El principio fundamental del sistema de Febronio consiste en negar el verdadero origen de la autoridad eclesiástica, en reproducir el error de los reformadores del siglo XVI, estableciendo una especie de absurda y sacrilega soberanía nacional en la Iglesia.

the state of the s

## ARTICULO II.

Filósofos enciclopedistas. Voltaire, CXC. — Rousseau, CXCI. — Montesquieu, CXCII. — D'Alembert, CXCIII. — Diderot, CXCIV. — Holvach, CXCV. — Helvecio, CXCVI. — Condercet, CXCVII.

CXC. A la filosofía farisáica del jansenismo debia seguir, y siguió en efecto, la filosofía de la más cínica y más escandalosa incredulidad. Habiendo sido el siglo xvi siglo de la reforma, ó de la protesta contra los Papas, y el siglo xvii siglo del jansenismo, ó de la sacrilega adulación de los Reyes, el siglo xviii debió ser, y fue en efecto, el siglo de la rebelion contra las potestades civiles que habian tenido la debilidad de creer en la adulación, ó el impio orgullo que es indispensable para atreverse á poner la mano en el Arca Santa.

Puede considerarse como el jefe, como el porta estandarte de esta filosofia desastrosa, el sabio y malvado Voltaire. Nació este mal llamado filosofo en Chatenay, cerca de Paris, el dia 20 de febrero de 1694.—Su padre, antiguo notario de Chatelet, se llamaba Francisco Arouet.—Su hijo, no contento con este apellido, que creia sobrado modesto, adoptó el de Voltaire, que juzgaba más sonoro. La vanidad, la envidia, el egoismo y la mordacidad fueron siempre los rasgos más notables de su carácter. Voltaire vivió ochenta y ciaco años, y aunque esperimentó algunas contradicciones en la vida, puede afir-

marse que, ó no anduvo por el camino de los grandes ingenios, ó tuvo la fortuna de no tropezar nunca con la desgracia. Voltaire escarnecia á los literatos, y sin embargo, se abria las puertas de las Academias de Prusia. de Paris, de Florencia, de Bolonia, de Londres y aun de Roma. Hacia guerra implacable al catolicismo, y sin embargo, era bastante hipócrita para lograr que el mismo Benedicto XIV aceptase la dedicatoria de una de sus tragedias. Aborrecia en su corazon á los Monarcas, y los combatia con la más ruda saña, y sin embargo, se hacia estimar por los palaciegos, y obtenia gruesisimas pensiones de muchos Monarcas. Y es que en Voltaire solo pueden compararse su maldad con su hipocresía, y su hipocresia con su maldad.

Estudió con los Jesuitas en el colegio de San Luis el Grande. Se entregó en su juventud al libertinage, hasta el punto de que su mismo padre se viese obligado á arrojarlo de su casa. Vió en 1722, en Bruselas, a Rousseau, y por envidia y vanidad riño para siempre con él. El gobierno francés lo condenó a seis meses de prision por sus doctrinas anti-sociales; pero bien pronto lo puso en libertad con condiciones verdaderamente ridiculas. Hizo un viaje á la Gran Bretaña, y en Londres fue recibido con grande afecto por el Rey Jorge I, y con trasportes de admiracion y entusiasmo por su hija la Princesa de Gales. Esta inconsiderada Princesa tuvo hasta la debilidad de convertirse en

público agente de Voltaire, para enriquecerlo con la espendicion de sus impias obras. El Rev Federico de Prusia llamó á Voltaire con grandes instancias á su corte; le recibió con los mismos honores que hubiera podido tributar á un Monarca, y el mismo afecto que podria profesar á su propio padre; lo hospedo en su palacio, y lo hizo dueño de su mesa, de sus jardines y de todos sus carrujes. Ademas le señaló una pension de 22,000 libras anuales. Esto no obstante, Voltaire, siempre ingrato y mordaz, empezó á bur-larse sin consideracion ninguna de su amigo y protector, y despues de oir algunas reconvenciones muy duras, y de pasar algunas semanas en la cárcel, fue despedido, mejor dicho, espulsado con ignominia del territorio prusiano. La Emperatriz de Rusia, la célebre Catalina, no solo colmó á Voltaire de honores, sino que le hizo muchos y muy considerables regalos.

Voltaire, sin embargo, trabajaba sin cesar para destruir los tronos y los altares. Era enemigo fanático é irreconciliable, tanto de la Corona que ciñe el Rey, como de la Tiara que descansa en las sienes del Soberano Pontifice. Su drama titulado Bruto, no es más que la apológia del regicidio. Mahomet es otra composicion dramatica, en la cual, aparentando combatir el islamismo, procursa poner en ridiculo la Religion católica. Su grito de guerra era: ¡Aplastemos á la infamel y la infame era, segun él, la Iglesia santa. El mismo Condorcet, su panegirista, afirma

que se habia propuesto demostrar que si doce Apóstoles habian podido propagar la Religion cristiana en todo el mundo, el solo era bastante poderoso para destruirla en toda la tierra.—Voltaire ha muerto, y la Religion vive y vivirá eternamente. — La soberbia del filósofo ha sido confundida, y la obra de Dios aparece cada dia con máspujanza y mas espiendor.

Al salir de Prusia, Voltaire, no pudiendo entrar en Francia, compró en Ginebra un pequeño territorio llamado Ferney, en el cual vivió como un gran señor feudal. Desde alli escribia á sus amigos de Paris inspirándoles odio contra el cristianismo, y alentándolos para organizar una monstruosa cons-

piracion contra los Reyes.

Voltaire aduló con escandalosa bajeza á la inmunda Pompadour, y á ella debió su en-

trada en la Academia francesa.

En 1778 entro Voltaire en Paris para ser coronado, en apariencia, como un gran literato, y en realidad como el jefe de una horrorosa conspiracion contra la Iglesia y contra la monarquía. Luis XVI cometió la enorme torpeza de permitir la coronacion de Voltaire, y al permitirla, arrojó al suelo au corona y empezo á subir las gradas del candalso.

La misma alegria de la ovacion originó la muerte a Voltaire. El dia 30 de mayo de 1778 capiró en medio de los mas horrorosos remordimientos.—En sus últimos instantes se declaraba abandonado de Dios y de los hombres, blassemaba contra el cielo, maldecia á la tierra, y creia ver debajo de sus pies los abismos de horror y fuego en los cuales para siempre habia de ser atormentado. Varias veces intentó reconciliarse con la Iglesia; pero ó lo detenia su vanidad, ó lo distraian sus perversos amigos. Murió en medio de la más furiosa desesperacion.

Voltaire ha escrito mucho, y todo con tanta ligereza como maligna intencion. En sus obras no se encuentra más que aborrecimiento á todo lo que es hijo de la Religion

católica.

Sus obras más notables son el Diccionario filosófico y su Correspondencia particular. Tanto en uno como en otra, no se perdonala calumnia, ni se prescinde del sofisma. El mismo Montesquieu afirma, que «cuando-Voltaire lee un libro, lo hace, y despuesescribe, no contra lo que ha leido, sino contra lo que el mismo ha supuesto.»

Debemos añadir aqui, que Voltaire tuvo una gran parte en la redaccion de la Enciclopedia, obra abominable, de la cual habla-

remos en otro lugar.

CXCI. Rousseau (Juan Jacobo) nació en Ginebra el dia 28 de junio de 1712. Su padre fue un relojero. El mismo asegura, «que su nacimiento fue su primera desgracia.» Cambio de Religion, segun dice, solo porque se hallaba en pais estranjero, y necesitaba alimentarse con el precio de su apostasia. Fue ingrato y hasta cruel con sus más decididos protectores. Su carácter era

suspicaz y misántropo. Sospechaba mal de todo el mundo, se creia el más desgraciado entre todos los hombres, y á su decir, por todas partes veia conspiraciones contra su honra como hombre, ó contra su nombradía como escritor. Arrastrado por su misma misantropia, intentó suicidarse. Tuvo cinco hijos, y por no tomarse la pena de educarlos y alimentarlos, los encerró en un hospicio, entregándolos á la caridad pública. Sus costumbres, como las de Voltaire, fueron en estremo desenfrenadas. Nos guardaremos muy bien hasta de estampar aqui ni aun el nombre de sus concubinas. Voltaire despreciaba á Rousseau, y los ingleses lo trataron como á un mentecato.

Las doctrinas de Rousseau están llenas de repugnantes paradojas. En 1750 publicó una memoria encaminada á demostrar que el progreso de las artes y las ciencias es pernicioso para las buenas costumbres. En 1758 publicó una Carta dirigida à D'Alembert, en la cual combate los teatros como una institucion contraria á las buenas costumbres. En cambio su Emilio, condenado por el Parlamento de Paris en 1762, es un tratado para la educación de la juventud de todo punto incompatible con la religion y la moral. Su Contrato Social es una fábula tan impia como absurda y tan disolvente como perniciosa. Rousseau no se detiene nunca ante la contradiccion. Con asombroso descaro insulta el catolicismo ó lo eleva hasta el cielo; blasfema contra Jesucristo, ó confiesa y sostiene brillantemente su divinidad; desprecia, en fin, el Evangelio, y despues de colmarlo de entusiastas encomios, declara que su sencillez y su sublimidad revelan que solo Dios puede ser su autor. Sin embargo, este filósofo era incrédulo, y su sistema se funda en la negacion del órden sebrenatural. Es el protestantismo en sus últimas consecuencias.

Murió Rousseau de un ataque de apoplegía, en un lugar inmediato á Paris, el dia 2 de julio de 1778, á los 66 años de edad.

CXCII. Cárlos de Secondat, baron de Montesquieu, nació en un castillo de su familia, cerca de Burdeos, el dia 18 de enero de 1689. En 1716 heredó el caudal y el destino de su tio paterno, Presidente del Parlamento de Burdeos. Entró en la Academia francesa el dia 24 de enero de 1728, y fue como muchos otros literatos incrédulos de su época, servil y bajo adulador de la tristemente célebre marquesa de Pompadour.

En alguna ocasion imploró la proteccion de esta mujer escandalosa, en aquel tiempo tan influyente, para evitar que una de sus obras fuese refutada por M. Dupin. Tanta fue la eficacia de su protectora, que la refutacion se inutilizó despues de estar impressa y aun de haberse distribuido algunos ejemplares. Murió Montesquieu á los 66 años de edad, el dia 10 de febrero de 1755. Antes de morir entregó á su confesor una esplicita y honrosa retractacion de todos sus errores.

Las obras más notables de Montesquieu fueron tres. Diremos algo acerca de cada. una de ellas. En 1721 empezó á publicar sus. Cartas Persianas, obra tan abominable por su doctrina, como indigna de toda sociedad decente, por el lenguaje inmundo en que está redactada. Su autor es elocuente, no lo negamos; pero no hay elocuencia que pueda presentar como bello lo que es horrible, ni como aceptable lo que solo es digno de oprobio é indignacion. En las Cartas Persianas, despues de hablar como pudiera haberlo hecho Epicuro, ó como puede hablarse en los harenes de los grandes señores islamitas, se hace la apologia del suicidio: se afirma que los Obispos solo tienen facultad para dispensar las leyes, no para obligar à su cumplimiento, v se pinta á los Papas como enseñando cosas contradictorias y ridículas. En las Cartas Persianas no hay más moral que la epicurea, ni más religion que la de Ser cino.

En 1734 publicó Montesquieu su obra sobre les causas de la grandeza y de la decadencia de los romanos. No es necesario advertir que intentando esplicarlo todo por medios humanos, se olvida por completo, se desprecia la influencia de la Religion y de la moral, y no se tiene para nada en cuenta en la. esplicacion de tan grande hecho.

En 1748 apareció El Espéritu de las Leyes. Esta obra, en la cual estuvo trabajando sur autor más de treinta años, encierra doctrimas políticas de las cuales no hablamos:

emáximas sociales, que son absurdas y perniciosas, y principios de Religion y moral, que solo puede admitir quien como su autor se complace en prescindir de la fé y no hacer caso de la moral.

Nada hablamos del talento del escritor, ni del mérito literario del libro. Solo debemos consignar aqui, que El Espíritu de las Leyes está lieno de unos capítulos tan cortos, y de canos epigrafes tan largos, que materialmente parecen ridículos. Son imumerables los capítulos enterrados en ménos de una docena de líneas:

OXCIII. D'Alambert fue hijo bastardo de Fontenelle, segun unos, o del medico Astruc, segun otros. No falta sin embargo quien añada, que es tan difícil:saber quien fue su padre, como contar los escándalos de su madre. Fue esta Mad. Guerim de Tenein, Monja apóstata, que abandonó Aa vida pura del claustro para entregarse al inmundo desenfreno de los salones de la incredulidad. Nacio D'Alambert el dia 16 de noviembre de 1717. Su madre lo entregó á una casa de caridad. en da cual fue criado con esmero y educado con piadoso cariño. A - pesar, no obstante, D'Alambert, se unió con Voltaire para hacer impia guerra a la 'Iglesia.

D'Alambert era tan hipócrita como adulador, y se gloriaba de respetar la Beligion en público y despedazaria en secreto. Sus carlitas a Voltaire no pueden leerse sin indignación y hasta repugnancia, por el odio akcie-

to y escandalosa hipocresia que en ellas se encuentran.

D'Alambert escribió unos cuantos versos latinos para adular, para colmar de serviles encomios al Rey Federico de Prusia por sus victorias contra los austriacos. En recompensa Federico le concedió una pension de 1,200 libras anuales. La Emperatriz Catalina de Rusia mostró grande empeño en confiarle la educacion de su hijo, llegando hasta ofrecerle cien mil libras anuales, ademas de la asistencia, comodidad y lujo que hallaria en una córte tan rica y de tanta ostentacion como la de San Petersburgo. D'Alembert, sin embargo, no quiso aceptar este cargo tan lucrativo.

Estuvo tambien pensionado D'Alembert por el Rey de Francia. En 1756 le concedió una renta de mil doscientas libras anuales. No hay duda de que los Monarcas en el siglo pasado, ó estaban completamente ciegos, ó tenian empeño en cerrar los ojos, para no ver los abismos que ellos mismos entreabrian debajo de sus pies. Se entregaban sin precaucion ninguna á los incrédulos, sin precaucion de a torocer que la filosofía anticristiana es fuego que calcina los tronos, y cieno que á tortentes cae sobre las coronas.

Murió D'Alembert en Paris el dia 29 de octubre de 1783. Su muerte fue la de un ateo-endurecido.

Escribio en 1765 un libro contra los Jesuitas. Basta indicar el título de la obra y el mombre del autor, para inferir cual, sera su doctrina. D'Alembert, unido con Diderot, y alentado por Voltaire, emprendió, en 1750, la obra tan grande como impía de redactar y publicar la *Enciclopedia*. Él mismo compuso con sumo empeño el discurso preliminar.

La Encicle pedia debia ser un grande arsenal en el cual se reunirian todas las artes y todas las ciencias para suministrar armas contra la Religion católica. Esta obra, sin embargo, destinada á viciar las ciencias y á servir de ariete contra la Iglesia y la Monarquía, se redactó y fue publicada sin ningun verdadero obstáculo, reinando el infortunado Luis XVI. Mientras La Enciclopedia levantaba el cadalso en que habia de perecer Luis XVI, el último nieto de San Luis se ocupaba en dar pensiones á los enciclopedistas, y teger guirnaldas de flores para cubrir con ellas las sienes del impio y republicano Voltaire.

CXCIV. Nació Dionisio Diderot en Lagres, el año de 1713. Primero quiso ser Jesuita, y despues se arrepintió. Sus padres quisieron que obtuviese un beneficio eclesiástico, y pronto tuvo que abandonarlo. Se estableció en Paris, y entró en íntimas relaciones con los filósofos enciclopedistas. La Emperatriz de Rusia, segun su costumbre de premiar á los filósofos incrédulos, le hizo un espléndido regalo, de una manera bastante original. Le compró una gran parte de su inmensa biblioteca á precio muy subido, le entregó el dinero, y no tomó jamas sus libros.

Diderot tenia una impiedad que degene-

raba en rabiosa furia. Su exaltacion anticristiana lo mantenia en un estado de verdadera demencia. Su conducta moral no pudo ser ni más relajada ni más escandalosa. Trabajó con increible perseverancia ayudando a D'Alambert en la redaccion de la Enciclopedia. Su obra titulada, Sistema de la Naturaleza, publicada en 1755, es la negacion de Dios y la supresion de la moral. Para comprender cuál era el caracter y cuál la impiedad de Diderot, basta advertir que «deseaba ahorcar al último Rey con las entrañas del último sacerdote.» Murió Diderot al levantarse de la mesa, de una manera repentina, el dia 30 de julio de 1784, à la edad de setenta y un años. En los dias que precedieron á su muerte, habia mostrado horrorosos remordimientos.

CXCV. Paulo Tierri, baron de Hobach, nació en el Palatinado en 1723, y murió en Paris, à la edad de sesenta y seis años, el dia 21 de enero de 1789. Era muy rico, y sus salones estaban siempre abiertos para los filósofos incrédulos, y sus tesoros siempre francos para la impresion de los libros antireligiosos. Su casa era comparada con el Japon, porque no se podia entrar en ella sin renegar de la fé ó pisar un Crucifijo. El baron de Holbach era hombre tan implo como vanidoso. Tenia gusto especial en que aparecieran con su nombre muchas obras escritas por los filósofos enciclopedistas que componian su tertulia. Rousseau lo escar-

nece en su libro titulado Confesiones.

La obra magnotable, publicada con el nombre del baron de Holbach, es La Moral Universal,, en la cual, aparte el título, nada hay que no sea profundamente inmoral y escandalosamente ateo.

CXCVI. Helvecio nació en Paris en 1715. Obtuvo á los veinte y tres años un alto empleo en hacienda, que le producia trescientas mil libras anuales. En 1758 publicó su obra titulada Del Espiritu, en la cual se enseña el más repugnante materialismo, y se combate toda creencia religiosa. La vida de Helvecio fue siempre tan escandalosa como su moral. Murió destruido por los vicios en 1771.

CXCVII. El marques de Condorcet nació en Ribemont, en la Picardía, el dia 17 de setiembre de 1743. Entró en intimas relaciones con Voltaire, D'Alembert y el Rey Federico de Prusia. Los elogios y la influencia de sus amigos los enciclopedistas, le abrieron a los veinte y tres años las puertas de la Academia de ciencias. En 1782 entró en la Academia francesa.

Condorcet era notable por su fanatismo contra la Religion y su odio sistemático á los Reyes. En 1789 fue nombrado Diputado para la Asamblea constituyente. En 1791 fue uno de los primeros en pedir la destitución de Luis XVI, y el establecimiento de la república en Francia. Era tanto su fanatismo republicano, que el dia 14 de julio del mismo año puso sobre las puertas de su casa un trasparente con una inscripcion que

Digitized by Google

decia: Constitucion, omuerte. Fue también Diputado en la Convencion, y siempre mostrólas mismas ideas y sostavo la propia doctrina. Propuso medidas horribles contra la nobleza, y quiso que se registrasen todos los archivos para buscar y quemar todos los documentos aristocráticos que se encontrasen en ellos. Deseaba que Luis XVI fuese juzgade por un tribuñal especial, y no por la Convencion. Cavó en desgracia con los jacobinos, v se enemisto con Robespierre. Esto en aquel tiempo, equivalia a una sentencia de muerte. Fue declarado traidor. v como tal, puesto fuera de la ley el dia 28-de juliode 1793. Para salvar su vida necesitó ocul tarse primero, y apelar á la fuga despues. El hambre y la sed le obligaron à entrar en una poblacion, en la cual fue conocido y preso. En la carcel se suicido con un veneno: que siempre llevaba consigo.

Condorret escribió muchas obras, todas impias y de escaso interes. Su obra más notable es La Vida de Voltaire, impresa en Ginebra en 1787, y en Londres en 1790. En este libro se hace la apología de todos los adversarios del catolicismo, y se muestra un

odio repugnante à la Religion católica.

of at all the to be seen at

to Million of the second of th

## ARTICULO III.

Reyes y ministros enciclopedistas. Federico II de Prusia, CXCVHI.—José II de Austria, CXCIX.—Catalina de Rusia, CC.—Ceistiano VII. de Dinamarca CCI.—Gustavo de Suecia, CCII. — José I de Portugal, CCIII. — María Antonieta, CCIV. — Conde de Argenson, CCV. — Duque de Choiseul, CCVI. — Malesherbes. CCVII. — Conde de Aranda, CCVIII.—Marques de Pombal, CCIX.

CXCVIII. El Rey Federico de Prusia era llamado por los enciclopedistas el Salomon del Norte. Mantuvo constante correspondencia con los filósofos incredulos, y escribió y trabajó mucho en daño de la Religion católica. Siendo todavía Principe real, estaba ya en correspondencias filosoficas con Voltaire. En 1738 le decia en una carta «que todo lo que atañe al Hombre-Dios le desagradaba en los labios de un filósofo.» En otra carta. fecha 6 de enero de 1740, decia a Voltaire que «era conveniente no oponerse en abierta contradiccion con el fanatismo de un pue! blo fútil, para evitar escandalos.» En 1766 decia en otra carta, «que la Religion cristiana no habia producido más que yerbas venenosas.»

El dia 3 de marzo de 1767 le escribia Voltaire escitándolo á perseguir con las armas el católicismo. El Rey Federico le contestó; con fecha 24 del mismo mes y año, diciendole, que era peligitoso atacar la fe con la violencia, y que para destruir de la infame, convenia adoptar medios más prudentes. Además le enviaba su plan de guerra al catolicismo, que consistia en comenzar por el esterminio de los regulares, para concluir por la degradacion de los Obispos y la ruina de la gerarquía eclesiástica. El dia 3 de agosto de 1775, escribiendo á Voltaire decia Federico, que «para disminuir el fanatismo, el medio más oportuno y más eficaz era el de minar sordamente el edificio, para que se desplomase por sí mismo, sin producir escándalo con los preparativos para su caida.»

Aqui se ve à este desgraciado Monarca ocupado en destruir la Religion, sin tener en cuenta que sus golpes caian sobre la Iglesia, sin herirla, y de rechazo iban á parar á los tronos, para despedazarlos. Las Coronas se destruyen por sí mismas, cuando no están sostenidas por la consagracion de la Iglesia.

CXCIX. El Emperador José II de Austria habia entrado tambien en la conjuracion anti-cristiana. El dia 28 de octubre de 1769 felicitaba Voltaire à Federico por haber hecho tan dichosa conquista. En noviembre de 1769 decia en otra carta, tambien dirigida al Rey de Prusia: «Un ciudadano de Bohemia, hombre de nuestra confianza, me ha dicho que vos habeis iniciado al Emperador José en nuestros santos misterios. Esto es un gran bien para la filosofía.» Con fecha 18 de agosto de 1770, escribia Federico à Voltaire lo siguiente: «El Emperador José es muy amable, y está lleno de merecimientos. Estima vuestras obras y las lee con toda la constan-

cia que puede. De ningun modo puede ser

considerado como un supersticioso.»

Teniendo en cuenta lo que acabamos de decir, es cosa facilisima el comprender y esplicar el origen y objeto de la secta Josefina, que tantos escandalos, tantas violencias y tantas espoliaciones sacrilegas ocasionó en Austria en el último tercio del pasado siglo. Mientras el Emperador José se preparaba para insultar y despreciar al Soberano Pontifice, fomentando el partido de la incredulidad, los filósofos incredulos afilaban sus puñales para hundirlos en el corazon de los Reyes, y cargaban sus cañones para destruir los tronos.

CC. La Emperatriz Catalina de Rusia, por su falta de fé, por su escandalosa vida, por la proteccion que dispensó á los enciciopedistas, por las considerables pensiones que les concedia, por su empeño en entregarles la educacion del Principe, su hijo; en fin, por su conducta y sus creencias, debe ser colocada entre los Soberanos que en el último siglo cometieron el enorme crimen y la abominable torpeza de despreciar la Religion, que da esplendor á las coronas, para protejer la impiedad, que las llena de cieno. No pueden leerse sus cartas de 1773 y 1774, insertas en la Correspondencia de Voltaire, sin llenarse de estremecimiento, al ver como una Empératriz se muestra enterada en el secreto de los filosofos anti-cristianos, y sin embargo, los proteje, los apoya, y hasta les escribe con frecuencia para mostrarse su decidida admiradora y colmarlos de

aplausos.

CCI. El Rey Cristiano VII de Dinamarca tiene por desgracia innegables titulos para ocupar un puesto en la galería de los Monarcas impios. Aun no tenia diez y siete años, y ya osaba decir en público que «Voltaire le habia enseñado á pensar.» Asi lo refiere D'Alambert, en una carta fecha 12 de noviembre de 1768. En otra carta, fecha 6 de diciembre del mismo año, dirigiéndose à Voltaire, dice lo que sigue: «He visto á este Principe acompañado de muchos de vuestros amigos. Me ha hablado mucho de vos, de los beneficios que le han hecho vuestras obras, de las preocupaciones que le habeis disipado, y del grande afecto que os profesa.» En otra carta, fecha 17 de diciembre del mismo año, dice, hablando tambien con Voltaire, lo siguiente: «El Rey de Dinamarca casi no me ha hablado más que de vos. Os aseguro que él hubiera preferido el veros en Paris, á todos los obsequios que ha recibido y todas las fiestas que se han hecho en honra suya.» El dia 5 de noviembre de 1770 anunciaba á Voltaire que «el Rey de Dinamarca, apenastuvo noticia del monumento que se pensaba erigir al Patriarca de la filosofía, le envio una bella suscricion.

CCII. El dia 19 de enero de 1769 decia D'Alambert, escribiendo á Voltaire, loque á continuacion traducimos y copiamos:

. «Vos amais la razon (la incredulidad) y la

libertad (la revolucion). No puede amarse la una sin la otra. (Esto es. no es posible ser incrédulo sin ser demagogo, ni ser demagogo sin haber perdido la fé.) Os presento un digno filósofo republicano, quien va encargado de hablaros de filosofía y de libertad. Es M. Jennings, gentil-hombre del Rey de Suecia. Os lleva una visita de la Reina de Suecia y del Principe Real, que en el Norte protegon la filosofía tan mal-acogida por los Principes del Sur. M. Jennings os dirá cuanto progresa la razon en Suecia. merced a estos felices auspicios. El dia 10 de enero de 1772, escribia el mismo Rey Gustavo a Voltaire lo siguiente: «Yo ruego todos los dias al Ser de los seres que prolongue vuestra vida tan preciosa para la humanidad y tan titil para los adelantos de la razon.»

El infeliz Gustavo fue poco despues traiddoramente asesinado por el jacobino Ankastron, discípulo de Condorcet, el grande ami-

go y panegirista de Voltaire.

do por el impio Carvalho, ó marques de Pombal, no solo se entregó en cuerpo y alma á la filosofía incredula, sino que dió muestras, d de ser el más estupido, ó el más stuel entre todos los hombres. Su conducta con los Jesuitas, con los Obispos, con todo el ciero, llenó de escándalo al mismo Voltaire.

traño, y, sin embargo, nada hay más cierto. María Antonieta, la infortunada esposa de Luis XVI, la Reina degollada por la impledad y la revolucion en un cadalso, era amiga y protectora de los enciclopedistas, y estaba llena de ridiculas preocupaciones contra el clero. Solia despreciar á los defensores de la Iglesia, liamándolos hasta bárbaros.

Cuando se encontró en la desgracía; cuando se vió abandonada por su aduladores y atormentada por sus antiguos protegidos, pudo convencerse del grande error en que habia vivido, y la deplorable injusticia con que en cien ocasiones se habia espresado. La ingratitud y crueldad de los incrédulos, abriendole los ojos, le permitieron ver con claridad, y del fondo del alma le arrancaron la siguiente importantísima esclamacion: «¡Oh, cuán grande era mi equivocacion! Ahora veo cómo se distinguen los sacerdotes entre los fieles súbditos del Rev.)

CCV. El conde de Argensen, en vez de servir al Rey de Francia, de quien era ministro, solo procuraba complacer á los filósofos enciclopedistas, con los cuales estaba en secreta inteligencia. Era incrédulo, y empleaba toda su autoridad en ir preparando paco á poco el descrédito de la Religion católica. En algunas ocasiones se mostró más resuelto, más fanático y más obstinado que el mismo Diderot. En público se mostraba defensor de la Religion y del Rey, y en secreto, cual miserable instrumento, se entregaba ciegamente á los jurados enemigos del trono y de la tiara.

CCVI. El duque de Choiseul, tambien incrédulo, hipócrita y desleal, ministro de Luis XV, hizo increibles esfuerzos para organizar en las córtes de Europa la persecucion anti-cristiana que con tanto afan y tan dañado intento habian logrado organizar Voltaire y Diderot, D'Alambert y Federico en los filósofos enciclopedistas. Choiseul, aprovechando el funesto pacto de familia, logró que en Nápoles y Portugal, y aun en España, fuesen con sacrilega violencia espulsados los Jesuitas. Con esto el pérfido ministro desprestigiaba á los Reyes e infundia poderoso aliento á los adversarios de la

monarquia.

CCVII. Malesherbes, ministro de Luis XVI, creyo que su principal deber consistia en emplear toda su autoridad en daño de la Iglesia v bien de los impios. Fue quien más trabajo para que los escritos anti-religiosos é incendiarios se considerasen como un mero objeto de comercio y circulasen con entera libertad. Malesherbes tenia tanta confianza en el liberalismo anticristiano, como prevenciones encerraba en su pecho contra la Iglesia. Bien pronto esperimento un horroroso desengaño. Al defender como abogado á Luis XVI en la Convencion, pudo contemplar con inmensa amargura en el corazon, y lágrimas de despecho en los ojos, que mientras los católicos permanecian leales al Rey, los incredulos no querian ni aun ser sus jueces, sino asesinarlo como verdugos. Y lo peor de todo es, que la esperiencia suele enseñar muy poco á las personas más interesadas en aprovechar estas ter-

ribles lecciones.

CCVIII. Tambien en España tuvimos la desgracia de contar algunos poderosos protectores de la incrédula filosofia. El conde de Aranda, nuestro ministro en Paris, era considerado como el favorito de la filosofia. Así al ménos lo apellidaba con tono de grande afecto el mismo Voltaire. Era amigo de D'Alambert y Marmontel, y todas las noches asistia á la tertulia de Mad. Espinace, que era el centro de reunion de los más obstinados enciclopedistas. El conde de Aranda. aprovechando su influencia en la corte de Madrid, franqueó secretos archivos y saministró muchos materiales al impio Raynal para su Historia filosofica y política del comercio, y establecimiento de los europeos en las Indias.»

El marques de Mora y el duque de Villahermosa pertenecian tambien à la secta enciclopedista, segun leemos en una carta de
Voltaire, con fecha 1.º de mayo de 1768. El
mismo duque de Alba envió à D'Alambert
una cantidad bastante considerable para erigir una estátua à Voltaire, Al remitir esta
suma, segun dice D'Alambert en la carta 108, fecha de 1773, el duque de Alba añadia eque, condenado á cultivar en secreto su razon, aprovechaba con entusiasmo la ocasion
que se le ofrecia de dar un testimonio público de su gratitud al grande hombre que habia

sido el primero en abrir el camino.»

Teniendo los incrédulos franceses tan poderosos complices en España, no puede sorprendernos ni la espulsión de los Jesuitas, ni los escándalos del reinado de Cárlos IV, ni la perfidia de muchos grandes señores en las cortes de Bayona, ni las horrorosas traiciones que nos trageron la invasion de 1808.

CCIX. El marqués de Pombal fue el instrumento de la incredulidad en Lisboa. Tantas fueron las iniquidades de este ministro mónstruo, que el mismo Voltaire, en El Siglo de Luis XV, cap. xxxu, asegura «que la conducta de Pombal llegó al estremo de lo ridiculo, junto con el estremo de lo horrible.»

Lo que acabamos de decir demuestra hasta la evidencia cuál es la verdadera causa del triunfo obtenido por la revolucion. Los mismos gobiernos han querido ligarse las manos, mientras cerraban los ojos para no ver la conjuracion de los incrédulos.

The transfer of the control of the c

## ARTICULO II.

Marat, CCX. — Danton, CCXI. — Robespierre, CCXII.— Saint-Just, CCXIII.—Persecucion, CCXIV.

CCX. Juan Pablo Marat era suizo, del canton de Neufchatel. Nació en 1744. Era hombre de ingenio y actividad; pero tosco en sus modales, grosero en su lenguaje, repugnante en su fisonomía, cruel hasta el horror en sus hechos, y feroz hasta el escándalo en sus sentimientos.

Estudió la medicina, y convirtiendose en un servil adulador de la nobleza, logró ser nombrado médico de la servidumbre del conde de Artois, hermano y heredero más tarde

del infortunado Luis XVI.

Al estallar la revolucion, Marat empezó, no a declamar, sino a rugir como una pantera contra los sacerdotes, contra los monárquicos y aun contra todos los revolucionarios que no mostraban una furibunda exaltacion. Publicó un periódico titulado El Amigo del Pueblo, cuyas columnas estaban siempre llenas de amenazas y delaciones. Marat santificaba el pillage, exhortaba al incendio y predicaba el asesinato. Para él la rebelion era un deber; el atentar contra la fortuna de los ricos, una cosa justa; y el hundir un puñal aleve en el corazon de los enemigos, una patriótica é imprescindible necesidad. El fue el primero que propuso las horrorosas matanzas de setiembre. El fue quien

aconsejó á Danton que desocupara las cárceles haciendo perecer en una hoguera á los prisioneros. El fue, en fin, quien con el más escandaloso y repugnante cínismo sostuvo en la Convencion que era indispensable cortar doscientas cincuenta mil cabezas para pacificar la república. Siempre se presentaba en la Convencion con dos pistolas en la cintura, y en alguna ocasion, estando hablando, se aproximaba á las sienes el cañon de sus pistolas para indicar, como decia Saint-Just, «cuán resuelto se hallaba Bruto á darse la muerte, si no lograba hacer perecer á muchos otros en el cadalso.»

Marat no cesaba de acusar á los Girondinos, es decir, á un gran número de republicanos, completamente incrédulos, que habian comenzado á mostrar horror, despues de la muerte del Rey, á los atentados de la revolucion. Carlota Corday, mujer incrédula y llena de fanatismo revolucionario, amiga hasta el entusiasmo y aun hasta el crimen de los Girondinos, quiso vengarlos asesinando al feroz Marat. Le anunció que le haria algunas revelaciones: Marat la recibió estándose bañando, y en el mismo baño le traspasó Carlota Corday el pecho con un agudo puñal. Sucedió esto el dia 14 de julio de 1793. La muerte de Marat, por las ridículas ceremonias a que dió margen, será siempre la eterna ignominia de la revolucion francesa. Marat fue considerado como un Dios; su corazon fue públicamente adorado, y la sábana ensangrentada con que se cubrió su cadáver fue venerada como una reliquia. Parece increible que una nacion tan grande como Francia se rebajara hasta el punto de adorar a un monstruo tan feroz y tan inmundo.

Marat era tan corrompido en sus costumbres, como depravado en sus sentimientos y perverso en sus creencias. Marat es el tipo de lo que viene à ser el hombre cuando se

aparta del cristianismo.

CCXI. Jorge Santiago Danton nació en Arcis el dia 26 de octubre de 1759. Se dedicó á la jurisprudencia, y tuvo la desgracia de perder la fé. No tenia grande ingenio, ni sabia mucho; pero era ambicioso y violento, tenia grandisima osadía, y su voz alta y gruesa parecia majestuosa y terrible como el eco de un trueno.

Danton se hizo amigo de Mirabeau, cuando era poderoso, y lo abandonó para unirse à Marat y Robespierre, cuando estos dos mónstruos comenzaban á engrandecerse.

Danton fue cruel hasta un estremo repugnante. El inventó las visitas domiciliarias, que eran el eterno tormento de los ciudadanos hourados. Nadie podia creerse tranquilo en su casa, y todo el mundo temia siempre ver invadido su hogar por los agentes de la revolucion. Danton organizó y no quiso impedir la horrible matanza de los prisioneros. Danton aceleró el proceso de Luis XVI, diciendo que la Convencion no tenia el derecho de juzgar al Monarca, sino el deber de degollarlo en el cadalso. Danton estableció el tribunal revolucionario, que tantos miles y

miles de victimas sacrificó en el destierro y en los cadalsos, en las cárceles y en los calabozos, en los rios y aun en las hogueras. Danton se unió a Robespierre, para poner el colmo a su crueldad é iniquidades con la estincion de los hebertistas. Esto, no obstante, el mismo Danton, acusado por Robespierre el dia 31 de marzo de 1794, fue dos dias despues degollado en el cadalso, por orden del tribunal que el mismo había establecido.

Danton murio como habia vivido. Su soberbia le habia hecho perder la fe, y la corrupcion, llenándolo de egoismo, lo habia

convertido en un tigre.

CCXII. Nació Robespierre en Arras el año de 1759. Estudió en el colegio de Luis el Grande, y despues de haber perdido a sus padres, y quedar reducido a la más espantosa misería, fue generosamente protegido por el Prelado de su diócesi. Conviene recordar este hecho, para que resalte su abominable ingratitud.

Fue un servil adulador de Mirabeau, aunque lo abandonó cuando el nombrado tribuno, empezó a perder su prestigio. Se calcula que por lo menos cien mil franceses perecieron en los cadalsos para apagar la sed de sangre que abrasaba el corazon de Robespierre. Como cobarde, huia siempre del peligro. Como hipócrita ambicioso, sabia siempre esplotar la victoria. En los escandalos revolucionarios del 20 de junio y 10 de agosto, nadie vió a Robespierre durante los

momentos de peligro. Cuando la debilidad del Rey fue conocida; cuando ya habia completa seguridad de que los monárquicos se habian ligado estupidamente las manos, Robespierre apareció en medio de las turbas reclamando la palma del triunfo. No solo voto más tarde la muerte del Rey, sino que no dejó nunca de clamar pidiendo la estin-

cion de toda la real familia.

on de toda la real familia. Robespierre proyectaba hacerse Emperador, y al intento queria deshacerse de todos los herederos del trono francés. Por algun tiempo la Convencion estuvo enteramente subyugada á la voluntad despótica de Robespierre. De la conducta religiosa de este abominable tirano, nada hay que decir. Vivió como un ateo, persiguió á la Iglesia con satánica furia, y cuando ya creia realizado el objeto de su ambicion, se atrevió á presentarse como Pontífice de una religion decretada por él, cuyos únicos dogmas eran el alma y el Ser Supremo, y cuyos preceptos morales se suprimian, sin duda, porque su autor no los juzgaba compatibles con sus execrables vicios.

Los demagogos se creen obligados á ensalzar siempre las virtudes de sus héroes. Si son ciertas, las exagenran. Si no existen, las inventan. Por esto, á fuerza de oirlo repetir, muchas gentes han llegado á creer que Robespierre fue un hombre puro é incorruptiblo. Para que se vea cuán falso es esto, citaremos unicamente dos testimonios irrecusables. «Robespierre y sus amigos, dice Courtois, se entregaban en la casa de Deschange a las mayores infamias, y se permition escesos tan escandalosos como repugnames. Aquellas orgias se repetian con frecuencia. Monticur, nueve de Termidor, año terocro.) «Casi todes aquellos decenviros, tan pródigos de la fortuna pública en sus tistas, como de la sangre agena en la Convención, tenian en los abrededores de Paris casas de recreo en las curles se entregaban a los mais inmundos desordenes y Estudios revolucionarios, tom. 11, pag. 219.)

Francia, por fin, no pudo por más tjempo seportar el desenfreno y la tiranía de Robespara. El dia 28 de juno de 1794, Robespierre y veinte y dos de sus complices, perecieros en la guillotina. Robespierre había intentado suicidarse en la prision, y con una pistola se había destrozado la cara. Cuando exmissaba para el cadalso, lo insultaron las famanas de muchas victimas sacrificadas por el. El dia de su muerte fue un dia de júbilo

Bura Paris.

CCXIII. Luis Leon Saint-Just nació en Blerancetir el año de 1768. Solo tenia veinte y tres años cuando empezo a darse a conocer en la revolucion. Tenia talento y se espresaba con facilidad y energia. Era cruel y muy familico. Se unio a Robespierre, y con el permaneció unido hasta la muerte. Acti-sance a Tuis XVI en la Convencion, mas bien que como un hombre, se espreso como una mena mena la mena de como un hombre, se espreso como una mena mena presentación anti-eristiana y anti-monarquica. Decia que 14

nadie puede reinar inocentemente, y que solo el deseo de reinar es un crimen que por nadie puede ser perdonado. Saint-Just, como agente de la Convencion, sembró el terror y la desolacion en todas las provincias confiadas á su vigilancia. Como orador tribunicio. solo sabia adular á las turbas y pedir sangre. Como miembro del tribunal revolucionario, tan tristemente célebre, solo se ocupaba en buscar víctimas para la guillotina. Por último, murió el mismo en el cadalso el dia en que pereció su inseparable amigo Robespierre non pany ou mil rog clouer

CCXIV. No es materialmente imposible el nombrar todos los atentados sacrilegos cometidos contra la Religion católica por la revolucion francesa. Solo enumeraremos

algunos.

lgunos. La revolucion comenzó invocando la libertad más absoluta, y concluyó ejerciendo el despotismo más horroroso y más repugnante. Despojó al clero de todos sus bienes. y estinguió las Ordenes religiosas. Impidió la celebracion de Ordenes, prohibió la predicacion y cerro todos los Seminarios. Propuso una Constitucion civil del Clero, que por ser la negacion de la Gerarquia Divina, no podia ser admitida por ningun sacerdote, ni aun por nadie que no quisiera degradarse con la más afrentosa apostasía. Los sacerdotes que rehusaban prestar el juramento civico, por ser contrario á su conciencia, eran privados de sus beneficios y arrojados de Francia. Millares de sacerdotes y muchos

Obispos fueron violentamente espulsados de Francia. Los juramentados fueron nombrados para ocupar los beneficios y aun las Sillas vacantes. Por fortuna estos fueron pocos. relativamente hablando, y entre ellos muchos se retractaron y se reconciliaron con la Iglecia. Los no retractados se declararon francamente apóstatas, é hicieron su abjuracion pública y solemnemente en la Asamblea revolucionaria. La Convencion declaró abolido el culto católico, y hacia perecer en el cadalso á los que mostraban reminiscencias de la antigua fé. Se estableció el culto de la soberbia y de la corrupcion, y bajo el nombre de Diosa de la razon, fue públicamente adorada una ramera inmunda. Se derribaron los templos y se profanaron los sepulcros, esparciendo por el viento las venerandas cenizas que contenian. El Papa Pio VI fue violentamente arrojado de Roma y llevado de cárcel en cárcel, como un reo de Estado. Murió en la prision de Valance. á los ochenta y un años de edad.

Entonces se creyó que las puertas del infierno habian prevalecido contra la Iglesia, y que la impiedad habia triunfado. Por fortuna los Cardenales, en número de cuarenta y cuatro, pudieron reunirse en Venecia, y allí fue elegido el Papa Pio VII, en el primer año de este siglo. Chateaubriand publica en el mismo año su célebre obra, titulada, Genio del Cristianismo, y el exito verdaderamente espantoso que tuvo este libro demuestra hasta la evidencia cuán ardiente

cra la sed de religion que devoraba al pueblo francés. Ni la hipocresia de la Asamblea constituyente, ni la crueldad de la Legislativa, ni el terror escandaloso de la Convencion, ni la muda violencia del Directorio pudieron arrancar la fé del corazon de los hijos de San Luis. Napoleon I alcanzó el Imperio, porque conociendo el hambro de religion que padecia Francia, teniendo fé ó sin tenerla, se declaró francamente católico y empezó á dar ó á decir que daba libertad y paz á la Iglesia.

La victoria del catolicismo en la época à que nos referimos demuestra hasta la evidencia, que cuando Dios es nuestro protector, no hay nadie que pueda destruirnos.

i salanti i mijerah i ji mehlim keminasa na perjadi Lampi salan mendambahangan i Japanerah di pilala Halan mendalan mendalangan mendapanya kere

America in so at mache at wheth morning

## CAPITULO IV.

# Heregies del siglo XIX.

### ARTICULO PRIMERO.

Filosofia incredula de Alemania. Kant, CCXV.—Fischte, CCXVI.—Schelling, CCXVII.—Hegel, CCXVIII.—Krause, CCNIX.

OCXV. Nació Kant en 1724, y murió en 1804. Su padre fue un pobre sillero, y el lugar de su nacimiente fue Koenisberg. Viajó muy poco. Tuvo indudablemente talento é inmensa constancia. No fue, sin embargo, lo que se hama un sabio, ai puede pasar por un verdadero cradito.

Toda su ciencia está reducida á sembrarlas tinieblas donde existia la luz. é imposibilitar la entrada de la luz en los lugares dominados por las tinieblas. Kant echó los cimientos del permicioso idealismo, que tant monstruosa confusion ha producido en Alemania. Rechasa una por una todas las pruebas legitimas de la existencia de Dies, cual si su intento fuese preparar el triunfo del panteismo. No se fija en el orden sobrenaturel, y se espresa con un escepticismo repugnante en todo lo que atañe a la religion. Quiere le que él Hanra fé pura de una religion. pura; o lo que es igual, una religion sinaltar at sacerdotes, o el mas glacial deismo. Niega la revelacion, encerrando la fé en lo

que él llama los límites de la razon. Acepta el absurdo error de los pelagianos, proclamando que el hombre por si solo puede perfeccionarse en la virtud y aun inventar la moral, y que esta moral, inventada como un ideal por la razon pura, es la base de toda religion. Esto equivale á decir que el hombre puede hacer lo que, segun enseña la historia de todos los siglos y de todos los paises, no ha hecho ni ha podido hacer jamas. La razon pura en las selvas del Nuevo-Mundo solo conduce á la barbarie; entre los hotentones enseña á alimentarse con carne humana; en la culta Alemania, inspira el panteismo, que es la negacion de toda fé y de toda virtud; y en Francia, en los últimos años del pasado siglo, solo supo inventar la Convencion, que fue el reinado del terror v de la muerte. v el culto de la diesa razon, que fue el símbolo de toda crueldad y de toda inmundicia.

Esto es lo que hace la razon pura, à lo que es igual, el hombre sin la revelacion.

CCXVI... Fischte nació en 1762, y despues de haber sido rector de la Universidad de Berlin, murió en 1814. Fue discipulo de Kant, y solo se distinguió de él en que, deduciendo las consecuencias que legitimamente se desprendian de su dectrina, avanzó per el camino del escepticismo y las timieblas hasta sepultarse en un horroroso abismo de incredulidad en todo lo religioso, y de ridícula confusion en todo lo humano. Les obras de Fischte parecen escritas por la

demencia más exaltada de un añejo fanatismo. Sus libros no pueden leerse sin pena, al contemplar los estragos que hace la incredulidad en la razon humana, ni sin desprecio y hasta rubor al considerar cuan miserable es el hombre, cuando confiando en la luz de su inteligencia, cierra sus ojos para no ver la infalible luz con que esclarece nuestra vista la revelación divina. Fischte se encierra en si mismo, se adora, y despues de haberse adorado se llama dios. y como dios, como ser único, se presenta ante si mismo, porque para él nada existe, comose suponga fuera de su propia existencia. En Fischte no hay más que su yo, o todo lo que existe, y su no yo, que es la negación de toda existencia. Para el, el orden sobre natural. Dios, el cielo, el inflerno, la revelacion, la Iglesia católica, toda la fé y toda la moral, son nociones incluidas en el no yo, y por consiguiente, radicalmente falsas. En Fischte, por tanto, bajo el punto de vista filosófico, no hay más que delirios y absurdos; y bajo el punto de Vista religioso, todo se convierte en un horroroso ateismo, y en la proclamacion del más cruel, más impio v más irracional naturalismo. En Fischte no hay más que un ángel rebelde que halaga el orgulio del hombre para perderlo; diciéndole, no solo que será como Dios, sino que lograra hasta destruir al mismo Dios. La suerte de los que en el mundo siguen a Fischte, será muy parecida á la de los malos espiritus que en el ciclo siguieron a Luzbel.

CCXVII. Schelling nació el dia 27 de enero de 1775. Sus doctrinas, aunque tan impias y tan absurdas como las de Fischte, se distinguen, no obstante, en el nombre. Fischte lo encierra todo en el yo, mientras Schelling confunde al yo con el todo. Uno y otro convienen en rechazar completamente la revelacion de Dios, y no admitir más luz en todo y para todo que la orgullosa vanidad del hombre. Schelling, no obstante, se asustó al parecer de las horrorosas consecuencias de su doctrina. El Sr. Sanz del Rio. panteista español, consigna al parecer como cosa estraña, en su Historia Universal, tomo IV, pág. 395, el silencio de Schelling en los últimos años de su vida. Balmes, en su Filosofía fundamental, tomo i, nota 8.ª, esplica este silencio, indudablemente muy significativo, copiando algunos trozos del discurso pronunciado por Schelling en Berlin, el dia 15 de noviembre de 1841, al inaugurar su curso de filosofía. Sentimos que su mucha estension no nos permita copiar estos pasages. Consúltense en Balmes, en la obray en el lugar que acabamos de citar. Schelling era indudablemente ménos, fanático y más franco que su predecesor. Por esto, en 1834, en su Juicio sobre la filosofia de M. Cousin, se burlaba de la oscuridad sistemática y absurda del filosofismo aleman, y en 1841 declaraba «que ninguna filosofía que se respete confesará que arrastra à la irreligion. CCXVIII. Hegel nació en Stugard el dia

27 de agosto de 1770, y murió en 1831. Es pon escelencia el filósofo de la estravagancia. No dehemos ni aun mencionar aquí su abmundo panteismo histórico. Era-hombre tan vano, que se gloriada de decir que en el mundo solo habia un hombre que lo hubiese comprendido, y este ne del todo. Fáltancia advertir que este hombre solo era y selo podia ser el mismo Hegel. En Religion enstenia todos los errores de los filósofos incrédidas que le habian precedido, distinguidadose unicamente en presentarios de una manera mas nebulosa por su forma y mánicidicula por su jactancia.

Para que se vea que nuestra exposicion ne es exagerada, copiaremos lo que dice el panteista Sr. Sanz del Rio, en la Historia.

universal, tomo IV, pag. 396.

Anudando, dice, su sistema al de Schen. lling, dividia Hogel la filosofía en tres para tes: 1.º La exposicion del punto de indiferencia o de identidad, el desenvolvimiento de las ideas necesarias puras, que fundam toda vida natural y espiritual, o el desemvolvimiento lógico del absoluto. 2.ª El desenvolvimiento conceptivo del mundo real d de le naturaleza. 3.9 El desenvolvimiente del mundo ideal ó del espíritu, que se actua y concreta en el derecho, la moral, el estade, charte, la Religion y la ciencia. Ekobsolutores, to primero ser simple, y pensamento simple; despues, cas la opuesto de pure pensamiento, lo contrario del pensamiento, o el pengamiento esteriorizado en la naturaleza: Tercero es, reflexion y regresion en simismo, como concrecion de su propia oposicion en el pensamiento reflejo o espíritu.» Advertimos que hemos copiado este parrafo don entera exactitud. Es necesario decirlo asi, para que nadie crea que nos burlamos de Hegel, o que intentamos poner en ridiculo á su expositor.

Hegel sienta el principlo de la identidad entre lo identico y lo no identico. Segun el, el Ser y la nada; la luz y las tinieblus; la necesidad y la libertad; el bien y el mal; es decir, todas las cosas contradictorias son completamente identicas. El objeto de este fitósofo escéntrico es combatir y negar el principio de contradiccion. Hagamos una sola aplicacion de la doctrina.

«El Ser mismo, dice, es la definicion metafisica de Dios.» (Lóg., párrafo 85, pág. 163.) El Ser, en cuanto Ser, no es más que la nada. (Lóg., pár. 86, pág. 166.)

cEi Ser puro no es más que una pura abstración, esto es, LA NADA. (Lóg., par. 87,

pág. 169.)

Aqui tenemos que, segun Hegel, Dios es el Ser, y que, segun el propio Hegel, el Ser es lo mismo que la nada. No es posible negar á Dios de una manera más impia ni más irracional.

CCXEX. Krause nació en 1782, y murió en 1832. En Alemania nadie lo estudia, ni lo estima, ni lo conoce siguiera.

En inglaterra todo el mundo se buria de el. En Francia es casi imposible hallar, ni aun en los circulos más eruditos, una sola persona que haya tenido paciencia parahojear sus libres. Ea Bélgica, por el contrario, ha tenido dos discipulos, Ahrens y Tiberghien, que se han empeñado en darlo á conocer y hacerlo popular. El primero ha escrito un tratado sobre el derecho, que solo se estudia y solo se está practicando donde unicamente puede practicarse, es decir, en las anárquicas republicas de la América del Sur. El segundo, rector hoy de la Universidad libre de Bruselas, ha compuesto un Bosquejo de la moral, un tratado sobre el infinito, y un libro dengran volumen sobre la ciencia del alma. que son la cosa mas a propósito del mundo para comprender hasta que punto alcanza la farisaica hipocresia del krausismo.

Esta escuela habla del alma, y solo cree en la materia; se ocupa mucho en el examen de lo infinito, para admitir unicamente lo que es material y limitado; esgribe, en fin, no poco acerca de la moral, para destruir sus fundamentos, negar su naturaleza y despijarla de su sancion. Los krausistas, cuando hablan en pueblos cristianos, suelen citar a San Pablo y a San Agustin. Ya se comprendera el fin con que podra hacer estas citas una secta, panteista que no cree en la revelacion divinado

En España, gracias a da protection del gobiarno, tenemos tambient nuestra correspondiente representacion oficial en la secta implay escandalosa del krausismo. El Sr. Sanz del Rio, al traducir y publicar con comentarios El ideal de la humanidad de Krause; lo dedica capentestimonio de gratitud, al Sr. D. Podo do Gomez de la Serna, ministro de una Reiona católica, que en 1848 le envió á Alemania, á conta del Estado, para que aprendicas altin, y nos trajese aqui la ofencia de la reiona.

hom y del panseismo.

El ideal de la humanidad es un libro grosiramente materialista, como suede verse en la segunda parte, art. 10. nar. 47: nac ginas 92 y 93. Este libro es ademas profundamendo enticristiano, como consta en la primera parte, art. 1, pen. 18: en el and tiendo in, párrafos 22 y 26; art: in, párras for 32 v on he tiltima paste, art. vi. deede el pan. 120 hasta el 135. Lo ménos mato que se hace en los citados lugares; es hamas institucion humana é imperfecta à la Religion católica. Varios otros libros ha publicado el Sr. Sanz del Rio, profesor de la Universidad, de los onales no debemos ni sun hacer mencion. Todos son una conjuracion sistemática contra la revelacion divina. fan Lawarf

 marajes truncados que la dectrina de la Iglesla datélica no es más que una copia del filesonemo de Alejandria.

Vesmos algunos de sus principios.

«El mundo, dice, ha tenido principio en tuanto al tiempe, y es limitado en cuanto al espacio.» Aqui se adminio la creación y se rechasa el panteismo. En cambio, vennos le que dice el maisma Valheros en este otro pasaje, que tambien traditimos y odpiames literalmente. «El mundo, dice, es infinito en cuanto al tiempo y al espacio.» (Historia oritica, tomo III, pagina 503.

Este pasage es enteramente contrario al primero; pero no debe estrañarse, porque es sabido que la filosofía de Hegel admite la posibilidad de que un hombre sea grande ó pequeño, rico ó pobre, flaco ú obeso, todo á

un mismo tiempo.

«Hay, continua Vacherot, una causa primera en la série de los movimientos, que

se suceden en el universo.»

Aqui se admite la existencia de Dios. sin que por esto se impida el negarla rotundamente a renglon seguido, como se verá en el párrafo siguiente. «No puede haber, dice, causa primera en una série infinita.» (Historia crítica, tomo III, página 506.)

Ya hemos visto que Vacherot admite y niega la creacion, como admite y niega al

mismo tiempo la existencia de Dios.

Ahora nos falta ver, para completar esta exposicion, cómo define á Dios en la obra citada, tomo III, pág. 479. «La sustancia uni-

versal, dice, sin el individuo, no tiene ser ni realidad sino en el individuo y por el individuo. Considerada en sí, no es ni causa ni principio del ser. Solo es una abstraccion del espíritu.»

Esto no es más que negar a Dios con el más repugnante cinismo.

Creemos haber dicho lo suficiente para dar a conocer la filosofía alemana, bajo el punto de vista religioso:

A contract Vigorial Contract C

The expert of the control of the con

AND THE CARD OF BUILDING WEST AND THE STATE OF THE STATE

arise and the development of the description of the development of the

. o 1.m s esto esta Vicinarov admoit v ab. de cepet e temo vociel y alege w mismo est e tresande da Blos.

An expensive mention of the engine of the end of the en

#### ARTICULO II.

Comunistas.—San-Simon, CCXX.—Leroux, CCXXI.—Foarier, CCXXII.—Owen, CCXXIII.—Cabet, CCXXIV.—Luis Blanc, CCXXV.

CCXX. San-Simon nació en Paris en 1760. Era descendiente de una familia ilustre; y emprendió en su juventud la carrera de las armas. En 1779 fue al Nuevo Mundo con la espedición francesa, mandada por Lafayete, para proteger la separación de los Estados-Unidos de Inglaterra. Vuelto: a Francia, abandonó el ejército al comenzar la revolución, y se dedicó al comercio. Se arruinó, quiso suicidarse, y como para librarse de la desesperación empezó à escribir libros.

San-Simon prescindia por completo de la revelacion, ó mejor dicho, la combatia y aun la despreciaba. Su doctrina toda va encaminada á fundar un nuevo cristianismo, en el cual se escluye la fé; una nuevo moral, en la cual se prohibe el sacrificio y se dá rienda suelta á las pasiones; y un nuevo órden social, en el cual todo sea contrario á la autoridad, y con el nombre de trabajo ó reorganizacion del trabajo, los malvados amigos de la ociosidad puedan vivir á costa del sudor de las gentes cándidas y laboriosas.

Murió San-Simon en 1825. El echó, por decirlo así, los cimientos de la secta san-simonians, que tanto ruido ha ocasionado y tantos escandalos ha producido en Francia. Esta secta admitia el divorcio, y hasta llegó a sancionar la más inmunda promiscuidad. Suponia que el cristianismo habia muerto y que debia ser reemplazado por otra mueva institución. Rehabilitaba la carne, negaba el pecado original, y condenaba la mortificación. Rechazaba la creación y confundia á Dios con el hombre y el universo. En 1832, varios san-simonianos fueron condenados en los tribunales de Paris por ultrages á las buenas costumbres. La secta san-simoniana puede definirse, diciendo que es la negación de la fé, la ruina de la autoridad, la santificación del vicio y la condenación de la virtud.

CCXXI. Pedro Leroux nació en Paris en 1798. En 1831 se unió á los san-simonianos. Desde esta época se ha mostrado siempre enemigo radical del Evangelio y partidario acerrimo de una doctrina, atea en religion, cinica en morali, y anarquica en política. Leroux no reconoce nada más que dos principios. La autoridad, a la cual mira como causa de todo lo malo, y la libertad, a la cual ensalza como principio de todo lo bueno. Rechaza el cristianismo, despreciándolo como institucion incapaz de satisfacer las necesidades sociales en nuestro siglo. Niega la vida futura, y no admite nada que no esté dentro del mundo o no se confunda con el Murie San-Simon en 1825. lobrum omsim

Basta esta sencilla enumeracion para comprender cuan absurdo es el sistema de Leroux, cuan incompatible con la Religion católica, y cuán contrario es á la verdad, á la moral y aun á la paz de los pueblos. Ni aun entre los salvajes pudiera practicarse la doc-

trina de Leroux.

CCXXII. Nació Fourier en Besanzon en 1772, y murió en Paris en 1837, á la edad de sesenta y cinco años. Se empeñó en remediar los males que afligen al mundo, multiplicándolos de una manera asombrosa. Quiso organizar el trabajo, la propiedad, el Gobierno y hasta la forma en que habian de vivir los hombres en el mundo, Creyendo que el mal depende de la union del marido con su mujer, y del padre con sus hijos, intentó destruir la familia creando grupos de siete ó nueve personas, series de veinte y cuatro à treinta y dos grupos, y falanges de mil ochocientas personas poco más ó ménos. El lugar en que ha de vivir cada falange, se llama fulansterio. En estas asociaciones serán comunes los trabajos, los gastos, los productos y hasta los placeres. Este sistema supone que no hay hombres ociosos en el mundo, lo cual seria hasta absurdo intentar refutarlo.

Fourier supone que Dios, el hombre y el universo se confunden, formando una sola sustancia. Esto es panteismo en la forma, y

ateïsmo y materialismo en el fondo.

Supone tambien que la voluntad de Dios, es decir, de la materia, se manifiesta por una ley ciega y fatal, por una atraccion universal, estendida en todo el mundo. Esto es el fatalismo repugnante de los islamitas.

Fourier, no contento con ser ateo y fata-

lista, habla como Profeta, y asegura con ridicula formalidad, que el mundo durará 80,000 años, espacio de tiempo que el distribuye como se le antoja en lo que quiere y

para lo que primero se le ocurre.

Más aun. Fourier penetra en los abismos del tiempo, y sin ayuda de nadie descubre lo que hay en su fondo. Por esto sabe y repite con toda la seriedad de un mentecato, que Dios produjo diez y seis especies de hombres, nueve sobre el antiguo, y siete sobre el nuevo Continente. No es necesario preguntarle cuál es la razon de esto, porque sabido es que los racionalistas se burlan del mundo y no dan la razon de nada.

Pero aun nos falta mucho. Fourier, no solo sabe lo que sucedió en los tiempos pasados, sino que adivina lo que ha de acontecer en las edades futuras. Por esto afirma, que despues del mundo actual, habrá otras diez y ocho creaciones justas y cabales, sin un átomo más ni un ápice ménos. Las creaciones, por supuesto, serán el producto necesario de la union entre los fluidos austral y boreal.

Las almas humanas pasarán de unos cuerpos á otros para desempeñar en cada cual el

papel que le corresponda.

Despues de haber espuesto estas ideas que podríamos llamar dogmáticas, Fourier entra de lleno en lo que podríamos apedillar sus principios morales. Niega la diferencia entre el vicio y la virtud; supone que los hombres están obligados á seguir el impulso de sus pasiones, y afirma que la verdadera fe-

licidad consiste en tener muchas pasiones y muchos medios de satisfacerlas. Segun esta teoría, el hombre que tenga la pasion del robo, para ser feliz, tiene el deber moral de robar á todos los hombres pacificos que encuentre; y el que tenga la pasion de la venganza, nunca será más dichoso, ni más justo, que cuando haya logrado asesinar á todos los hombres á quienes aborrece. Aunque parezca increible, esto es lo que se nos ha enseñado en nuestro propio siglo, en nombre de la razon y de la libertad.

CCXXIII. Nació Owen en Newton (Inglaterra) en 1771, y murió el dia 17 de no-

viembre de 1858.

Como los filósofos antes nombrados, se empeño en reformar el mundo, sometiéndolo a una organizacion anti-cristiana. En 1817 quiso demostrar que todas las religiones deben ser suprimidas, como causas de las calamidades que afligen á la humanidad. Este hombre escentrico, se gloriaba en 1840 de ser el inventor de una sociedad v de una religion enteramente racionales. Su sistema consistia en suponer que el hombre no es libre ni responsable por lo tanto de su propia conducta. El mal, segun el, no es producto de la voluntad del hombre, sino del vicio de la sociedad. Segun este sistema, si un hombre poderoso asesina a otro que es débil, el asesinato no es producto de la mala voluntad del hombre fuerte, sino de las leyes que prohiben aten-tar contra la vida de los hombres débiles.

Owen queria que se suprimiesen todas has penas y recompensas, es decir, que no hubiese premios para el bueno que trabaja. ni castigos para el malo que perturba la sociedad. Igualdad perfecta y comunidad absoluta, son las dos únicas leyes que quiere en la nueva sociedad el utopista ingles. Como era de esperar, cuando intento realizas su sistema, se convenció de que en la practica sus principios solo podian conducir i la corrupcion, al escándalo y la anarquia. Re indispensable que nos convenzamos de ello. La sociedad está enferma, y su únice remedio se encuentra en la Religion católica. Fuera de la Iglesia, no hay ni salvacion para el alma, ni paz, ni justicia, ni felicidad nara la vida.

CCXXIV. Nació Estéhan Cabet en Dijon el dia 2 de enero de 1788, y murió en Paris el dia 9 de noviembre de 1856. Para comprender cual es su sistema, solo necesitamos estractar lo que dice en su Credo comum

nista, publicado en 1841.

Sus maximas pueden reducirse a tree.

1.º La negacion de Dios y de toda la revelscion. 2.º La supresion de todo sacrificio en
la voluntad, y de todo castigo en las layes
para refrenar los malos instintos. 3.º Destruccion de la propiedad, y adopcion del
principio fundamental del comunisma, de
que todo es para todos.

Todos los sistemas, comunistas, se fundas en la máxima de que el órden se obtiene dejando á las pasiones en completa libertad. Los que asi se espresan son tan prudentes como el insensato que intentara apagar un incendio arrojando sobre él sacos de pólvora. El orden social solo puede obtenerse por medio de la meral católica, es decir, por la abnegación voluntaria en los que son buenos, ó por la represion forzosa de los que son malvados. El hombre virtuoso no robará, porque es católico y sabé que el hurto es un crimen. El hombre malvado se abstendra de hurtar, porque aunque no tema à Dios, temerá a los gobiernes cristianos, que castigan terriblemente a los ladrones. Lo propio puede decirse de todos los vicios.

CCXXV. Luis Blanc, nació en Paris en 1814. Vive aun, aunque desterrado de Paris, à consecuencia de los acontecimientos de 1852. No ha querido reconciliarse con el imperio napoleónico. Tanto en Francia, como en la emigracion, siempre ha estado y está completamente dedicado á la defensa de la irreligion y de la anarquia. Es un furibundo demagogo, adversario por sistema de todo lo que es órden y autoridad. En 1848 se empeño en organizar, según su sistema, á los trabajadores en Francia, y logro unicamente que con cadáveres de obreros se cubrieran las calles de Paris. Este es el único resultado de las teorías comunistas y socialistas.

ราช เพื่อนนี้ เคยหมา (แกะเมาะโดกักระบำกั

#### ARTICULO III.

La Mennais, CCXXVI. — Quinet, CCXXVII. — Michelet, COXXVIII. — Proudhon, CCXXIX. — Pelletan, CCXXX. — Victor Hugo, CCXXXII. — Littré, CCXXXII. — Renan, CCXXXIII. — Los espiritistas, CCXXXIV, CCXXXV, YCXXXVI.

CCXXVI. La Mennais nació en Saint-Maló en 1780, y murió en Paris el dia 27 de febrero de 1854. Tenia este escritor talento clarisimo y una erudicion portentosa. Fue, sin embargo, poco humilde y demasiado adherido á sus propios juicios. Fue sacerdote, y comenzó defendiendo la doctrina católica con grande energia y admirable brillantez. Desde 1817 hasta 1823 estuvo ocupado en la composicion y publicacion de su escelente obra titulada: Ensayo sobre la indiferencia en materias de Religion. Consta de cuatro tomos, que pueden considerarse como un arsenal riquisimo, en el cual se encuentran con suma abundancia todas las armas que se necesitan para confundir à los incrédulos que aparentan despreciar las grandes cuestiones de la Religion.

En 1830 fundo La Mennais un periodico titulado El Porvenir, con el objeto de sostener la doctrina y la libertad de la Iglesia. Fueron sus colaboradores el P. Lacordaire y el conde de Montalembert. Este periodico sostuvo algunas doctrinas que fueron reprobadas por los fieles. Despues de una acalorada y escandalosa polémica, trece Prelados

franceses enviaron con fecha 23 de abril de 1832 una respetuosa carta al Soberano Pontifice Gregorio XVI, en la cual señalaban las cincuenta y seis proposiciones de El Porvenir, que ellos habian condenado. El Papa aprobó la conducta de los Prelados, condenó los errores del periódico, y mandó á sus redactores que se sometieran al fallo de los Obispos. Montalembert y Lacordaire, más humildes y más sensatos que su compañero y Director, cautivando con honra su entendimiento en obsequio de la fé, condenaron lo condenado y escucharon la voz de la Iglesia. La Mennais, lleno de vanidad y soberbia, despues de haber desoido la voz del Episcopado francés, despreció al Vicario de Jesucristo. Desde este momento, el autor del Eusayo sobre la indiferencia solo puede considerarse como un ángel caido. El primer producto de su despecho fue un opúsculo titulado Palabras de un creyente, obra tan pequeña por su volúmen, como grande y aun horrorosa por la absurda, impia y sacrilega doctrina que contiene. En vez de llamarse Palabras de un creyente, el único titulo que podria llevar con razon seria el de Despecho de un apóstata. El dia 25 de junio de 1834 fue condenado este abominable libro por el Papa Gregorio XVI.

Ademas publicó La Mennais otra obra titulada, Negocios de Roma, en la cual, como afirma el Padre Lacordaire, testigo presencial, se alteran con maligna intencion los hechos, para desprestigiar al Jefe visible de la Iglesia. En 1833 publicó El Libro del Pueblo, folleto en el cual se sostienen con la vehemencia propia de su autor todos los perniciosos principios de la más impia y más exaltada demagogia. En el bosquejo de una filosofia, obra de tres tomos, publicada en 1840, La Mennais espone doctrinas absurdas y aun contradictorias, insistiendo siempre en su sistema de encubrir con palabras cristianas una doctrina completamente irreligiosa.

El orgullo satánico no permitió à La Mennais ni aun el arrepentirse en el artículo de la muerte. Tuvo tiempo sobrado para implorar la misericordia divina, y despreciando los auxilios del cielo, quiso morir en la impenitencia final. No se pueden leer sin estremecimiento sus últimas disposiciones testamentarias. La caida de La Mennais nos enseña que los que se creen más fuertes pueden caer como Pedro, en el instante en que más confian en su propia robustez. Nada es el que planta ni el que riega, sino Dios que da el incremento. Si el espiritu está pronto, la carne es flaca, y por lo tanto conviene velar y orar para no entrar en la tentacion.

CCXXVII. Quinet nació en Bourg (Francia) el día 17 de febrero de 1803. Recibió una instruccion vasta, pero muy perversa. Tiene talento claro é imaginacion brillante, y parece que ha consagrado su corazon para aborrecer á Jesucristo, y su lengua para

blasfemar contra el cielo.

Ha publicado varios libros y muchos articulos en periódicos y revistas, todos inspi-

rados per el fanatismo más absurdo y elodio más repugnante hácia la Iglesia católica. En El Pomenir de la Religion espone ideas tan escandalesas como detestables, por su ridicula impiedad. En Ahsverus enseña un monstruoso panteismo. En el examen de una obra de Strauss, hecho en 1838, se complace an negar la Divinidad de Jesucristo. En 1842 publicó El genio de las Religiones, y en 1843 compuso, en union con Michelet, el libro titulado: Las Jesuitas. En el mismo año dió á luz su execrable libelo contra el Arzobispo de Paris, tomando por pretesto lo que el llama la libertad de discusion en materias religiosas. En 1844 publico otra obra sobre la Inquisicion y las sociedades secretas en España. En 1847, en 1848, en 1849, en 1850: en 1851, en 1853, en 1855, en 1857, en 1860. en fin, cada año publica este hombre, tan impio como fanático, por lo ménos un libro contra la Religion fundada por Jesucristos El no estudia para enseñar; inventa para calumniar, ó copia calumnias agenas solo per tener el abominable placer de reproducirlas. Este hombre insulta la razon y desprecia la verdad. Con la más cinica desfachatez falsea: la historia y se burla de la candidez de sus. lectores. Llama yerdad á lo que es falso; condena como perverso lo que es justo, y ensalza como principio de civilizacion y progreso. lo que unicamente es corrupcion asquerosa, si na immunda y degradante banbarie. La filosofía de Quinet no tiene más dogmas quel la negacion de la revelacion, sin más merali

que el odio á la Iglesia, ni más progreso que destruir el cristianismo para retroceder á la crueldad de Marte ó á la inmundicia de Venus, resucitando los tiempos bárbaros del

paganismo.

Quinet otuvo en 1842 una cátedra de literatura en el Colegio de Francia. En vez de limitarse al objeto de su asignatura, sus esplicaciones no eran más que violentas diatrivas contra la autoridad civil y contra la autoridad elesiástica. A tal punto llegaron los escándalos, que el mismo gobierno de Luis Felipe se vió obligado á separarlo de la cátedra en 1846. Napoleon lo espulsó ademas de Francia el dia 9 de enero de 1852.

CCXXVIII. Michelet nació en Paris el dia 21 de agosto de 1798. En 1830, despues de la revolucion, le dio M. Guizot una cátedra en la Sorbona. Aprovechó esta ocasion para rodearse de un auditorio tan ignorante como entusiasta, é inspirarle el ódio contra la Religion y contra la sociedad, de que él se ha-

lla poseido.

Como su colega Edgardo Quinet, Julio Michelet escribe con veneno y habla con satánico espíritu siempre que se refiere á la compañía de Jesus. Luis Felipe dejó en completa libertad á Michelet para que todos los dias espusiese en su catedra un violentisimo programa contra el gobierno constituido. Teniendo esto en cuenta, no se puede estrañar el destronamiento de la dinastia de Orleans, Luis Napoleon privó de su cátedra á Michelet en marzo de 1851.

Este escritor demagogo ha publicado muchas obras, todas llenas de la más repugnante impiedad. Algunas de ellas no pueden ni aun ser ojeadas sin asco. Tan escandalosa es la apología que en ellas se hace de los vicios.

CCXXIX. Proudhon nació en Besanzon el dia 15 de julio de 1809. Su familia era pobre, y él se vió en la necesidad de dedicarse á un oficio mecánico. Trabajando durante todo el dia, y estudiando por la noche, logró adquirir una instruccion que parece basta en muchos casos, y sin embargo, no puede nunca llamarse solida. En sus primeros años se mostró católico, y escribió algunos artículos ó folletos en defensa de la Religion. En 1840 comenzó á entrar en sociedades corrompidas, y se sepultó en la corrupcion. Desde esta época en Proudhon no se encuentra más que el ateo y el demagogo; el enemigo de la Religion y de la sociedad; el hombre fanático que confunde á Dios con el mal; que condena la propiedad como un robo; que en fin, odia la autoridad, y se ha declarado campeon del más grosero y disolvente individualismo. demageoges de Ital'

En Proudhon, lo mismo en su doctrina que en su conducta, se hallan las mas repugnantes contradicciones. Su espíritu es turbulento y amigo de producir escándalo. Desde 1848 hasta 1850 fundo tres periódicos, y todos tres, aunque republicanos, tuvieron que ser suprimidos por el gobierno de la república. Proudhon ha tenido épocas en las

coales ha hecho todo lo posible por adular a las mesas para poder dirigirlas. Jamás ha

podido legrar su intento.

Prouthon ha publicado muchas obras. Nototros unicamente mencionaremos dos. En 1858 publicó La Justicia en la revolucion y en la Iglesia, obra insustancial é impia, en la cual su autor se propone recorrer casi uno por uno todos los dogmas de la Iglesia católica, solo por tener el placer de irlos censurando, sin meditacion y sin profundidad, con asombresa ligereza, y casi siempre con observaciones tan vulgares como pueriles y ridiculas. El objeto de esta obra es unicamente demostrar que la Religion, que el gobierno de la Providencia solo sirve para corromper el mundo.

En cambio, en 1862 ha publicado el mismo Proudhon un libro titulado La Federacion y la unidad de Italia, en el cual, despues de declararse adversario de la Religion católica, aprueba lo hecho por el Papa en Roma; combate. la unidad italiana, sostiene que Napoleon no puede, sin suicidarse, sin pecar contra su dinastía y aun contra Francia, apoyar á los demagogos de Italia: ataca con violencia & Garibaldi; refuta y hasta escarnece á Mazzini; trata con menosprecio á los periódicos revolucionarios de Paris, é insulta, y hace todo lo posible por deshonrar á los partidos revolucionarios y a la prensa demagogica de Belgica. Para formar cabal idea de lo que es la obra de Proudon que ahora examinamos con tanta rapidez, puede consultarse lo que

hemos dicko en El Papa y los gobiernis podulares, tomo 11, empitulo x17.

CCXXX. Eugenio Pelletan nacio en Roy wan (Francia) entel año de 1813 (Bau 1839 comenzó a escribir en La Présse, periódico revolucionario, en el cual se hizo notable per el desenfreno de sus ideas y la impia violencia de su pluma. En 1853 publico *La Pro*fesion de fé del siglo XIX, libro escandaloso, en el cual, con cinios audacia se rechaza la revolacion y se supone destruida la obra incortal de Dios. Pelletan sostuvo en 1854 polémicas may vivas con el célébre escritor católico M. Vewillot, en las ouales el defenser de la Iglesia lleno de confusion y espuso á la ignominia pública al insertento apologista de la demagogia. Pelletam no tienel nunca ociosa su pluma. Siempre está escribiendo articulos ó folletos en favor de lo que: él llama el progreso y contra la Iglesia católica: Conofecha reciente ha publicado um Ribelos titulado. El Mundo marchal en el cual: solo: se demuestran hasta la evidencia la mala féi la impiedad, ol odio al oielo que ette: cierraten el pecho el autor de tan exeprable obran El objeto de Relletan ses hader creers ous la Religion muere y que el paganismo: renace Desde Simon Mago hasta Renamy esta es la ettra cantinela de todos los lecrosiarcas. Despues de todos ellos muereme y la Religion aparese cada dia más llena de esplendor y robustez. Así se cumple la profen cia de Jesteristo. Honte inferintoni pravalero bunt, advertus and the complete see the theory CCXXXI. Victor Hugo nació en Besanzon el dia 26 de de febrero de 1802. Su padre fue general revolucionario, y su madre múy adicta al partido católico. Victor Hugo estuvo en 1811 al lado de su padre en España, y estudió algunos meses en el Seminario de nobles en Madrid.

En sus primeros años conservó la educacion católica que habia recibido de su madre. En 1822 publicó un libro de poesías, en las cuales resplandecen por todas partes una ardiente fé religiosa y un profundo amor á la monarquia. En 1826 ya Victor Hugo no era monarquico ni cristiano. Desde entonces empezó á rublicar dramas, composiciones poéticas, opúsculos y novelas, todas llenas de incredulidad y espíritu demagógico. En 1848, como Diputado republicano, siempre se mostro enemigo de la Iglesia y de toda autoridad legitima. A parte otras muchas obras, todas impias, que no queremos ni aun nombrar, Victor Hugo publico en 1862 una novela en diez tomos, titulada: Los Miserables, en la cual se propone destruir la autoridad de la Iglesia, deshonrar la magistratura civil, denigrar á los jueces que condensa á los malvados, y ensalzar á los malvados que, en justo castigo de sus crimenes, son condenados por los jueces. Los Miscrables solo pueden servir para pervertir á las masas ignorantes, y arrastrarlas á la sedicion. Los gobiernos, sin embargo, creen que deben cruzarse de brazos y no hacer nada para impedir los estragos que por fuerza ha de producir esta obra execrable en el corazon de.

las gentes sencillas.

CCXXXII. Nació Littré en Paris el dia 1.º de febrero de 1801. Aunque se dedicó á la medicina, su incredulidad y su odio á la Iglesia le infundieron la osadia necesaria para hablar y escribir contra los dogmas fundamentales de la Religion católica. Se unió á los san-simonianos y publicó un libro sobre la Filosofía positiva en 1845, con el objeto de demostrar que si el catolicismo no era ya un cadáver, se hallaba en los últimos instantes de su vida. Esta es la incesante mania de los san-simonianos. Ellos no cesan de profetizar la ruina de la Iglesia, y el tiempo no cesa de confundirlos, despreciando sus ridículas y sacrilegas profecías. Littré publicó en 1840 y reimprimió en 1855 su traduccion de La Vida de Jesus, escrita en aleman por el Doctor Straus. Esta obra es la que ha servido de modelo y la que ha suministrado materiales al impio Renan para el libro con el cual ha producido tan horrible escándalo.

CCXXXIII. Ernesto Renan nació en Treginer (Francis) el dia 27 de octubre de 1823.

Sus padres lo dedicaron à la carrera eclesiastica, e hizo sus estudios de literatura, filosofia y teologia, en el Seminario de San Sulpicio. Por desgracia Renan perdió la fé, y con los ojos vendados se arrojó en los brazos del racionalismo. Su vanidad ha sido la causa de su ruina. Ha escrito diferentes obras, de las cuales nosotros no podemos aqui decir nada por falta de espacio. Nos

hjaremos unicamente en dos. Sus estudios de historia religiosa, publicados en 1857, son un conjunto de sofismas contra la Religion, contra sus dogmas, y contra su benefica influencia en la civilizacion de los pueblos. La Vida de Jesus, publicada en 1863, en el fondo no es más ni menos que una copia servil de la obra de Straus, traducida por Littré. En la forma, sin embargo, està revestida de la sencillez y ligereza, tan propias de nuestro siglo, para alucinar à las gentesignorantes que se creen ilustradas. Renan es un escritor que asombra por su cinismo. Cita en falso con el mayor descaro y se contradice cón escandalosa frecuencia. Renan prescinde de la verdad à sabiendas, y ensalza el error por sistema. Se ha empeñado en seducir á los incautos, y al intento emplea todo genero de de armas, sin esceptuar la exageración, la falsedad, la hipocresia, la mentira y la calumnia. Para comprender cuales son las ideas de este escritor anticristiano y como las espone, puede leerse el opúsculo que, impughando la Vida de Jesus de Mr. Renan, hemos publicado en el año último. También puede leerse la Refutacion Analitica escrita por D. Juan Juseu y Castanera, catedratico de teologia en la Universidad central.

cexxxIV. Los espiritistas forman una secta, cuyos errores es necesario estudiar para poder evitar los estragos que hoy estan pro-

duciendo en todas partes.

Entre los espiritistas hay hombres y escritores de muy distintas y son contrarias creencias. Hay algunos que sen católicos y piensan y escriben como tales. Hay otros, que están sorprendidos y dominados por horribles ilusiones que no saben lo que son ni comprenden cómo piensan. No faltan, sin embargo, escritores que, inspirados por su mala fé, intentan seducir á las gentes cándidas con el espiritismo.

Al primero de estos grupos pertenece Gougenot des Monsseaux, autor de La Magia en el siglo XIX, publicada en Paris en 1860.

Este erudito escritor admite el orden sobrenatural, la existencia de los ángeles. la espiritualidad del alma humana, y confiesa y prueba, apoyándose en la doctrina católica y ejemplos de la Sagrada Biblia, que los ángeles y aun las almas humanas pueden influir, pueden ponerse en contacto con los hombres que aun viven en el mundo. Admite tambien la existencia de los malos espiritus y cree en la posibilidad de que se establezca un comercio nefando entre los hombres y el demonio. En este mismo año ha publicado en Paris el cuarto tomo de su obra. titulada: Ensayo histórico y filosófico de las relaciones del hombre con el demonio, el conocido escritor católico M. Bizonard.

Nosotros debemos aqui fijar las ideas. Es cierto que Dios, que los angeles, que todos los espíritus buenos ó malos, permitiendolo Dios, pueden influir, para bien unos, para mal otros, en la vida, en la inteligencia y aun en el corazon de los hombres. Pero lo que negamos, lo que no podemos ménos de

negar, es que los espíritus estén siempre á disposicion de hipócritas y especuladores, de malvados ó fanaticos que quieran consultarles cuando se les antoje, haciendo mover una mesa ó girar una palangana.

Hay otras personas entre los espiritistas tan escasas de instruccion, como sobradas de candidez, que solo se fijan en las apariencias, y creen en todo lo que ven sus ojos, sin tener en cuenta que la malicia ó la perversidad tienen mil recursos para engañar á los incautos.

Pero la verdadera indole del espiritismo es otra muy diversa. Consiste en admitir la palabra espiritu, para negarlo, identificandolo con la materia. Los espiritistas designan con el nombre de medium à la persona que tiene la propiedad ó la virtud de atraer á los espíritus, como el iman atrae el acero. Y estas personas se denominan así porque «á causa de su fuerza atractiva, los seres invisibles entran en comercio con nosotros v los preparan para que obren y obedezcan á nuestra voluntad.» Ya se comprende que el medium, como en los juegos de prestidigitacion y en las comedias de mágia, necesita saber lo que se hace, y estar enterado de lo que se proyecta. Tambien conviene saber que con el nombre de espiritismo, ó espíritus invisibles, se designa un fluido magnético universal, la llamada alma del mundo. ó cualquier otra cosa que podrá ser todo lo que se quiera, con tal que no deje de ser contrario á los dogmas del catolicismo.

Esta secta, tan ridicula como abominable, empezó en los Estados-Unidos, en el año de 1850. En 1860 contaba con más de seiscientos mil adeptos y unos treinta mil medios ó malvados especuladores, que se fingian en comunicacion con los espiritus para

engañar y esplotar á los ignorantes.

CCXXXV. La doctrina de los espiritistas es enteramente contraria al católicismo. M. Potet en La Magie Devoilée, pag. 147, dice lo siguiente: «La Mágia, dice, se funda en la existencia de un mundo misto, colocado fuera de nosotros, con el cual podemos entrar en comunicacion por medio de ciertas prácticas y determinados procedimientos.» «Yo creo, continua Potet, que seria peligroso para la existencia del magnetismo el revelar á todo el mundo lo que únicamente deben conocer pocas personas.» «El espíritu es una emanación de Dios, el alma una emanacion del espíritu, y la materia es como el anillo que enlaza estos dos TODOS.» (Orient, tomo iii, pág. 207.) Entre los espiritistas norte-americanos, hay muchos que se ocupan en enseñar una especie de alquimia. con la cual, por medio de lo que llaman fuerza mundana, intentan convertir la materia en almas, en espíritus y aun en dioses. Sobre esto puede leerse lo que dice Mister Rogers en su obra titulada: Phylosophy of Mysterious agents. Mister Allan Kardec, en su obra titulada, El libro de los espíritus, página 44, confiesa «que el espiritu no es más que la quinta esencia de la materia.» Caha-

guot, en sus Cartas, publicadas en 1853, paginas 101 y 126, dice eque el espiritismo se funda en la creencia de la sustancia única, que e3 la luz divina y la inspiracion del Eterno.» Mister Roger, en la citada obra. sostiene que el fatalismo es una necesidad en el sistema espiritista (cap. An inquiry, pagina 238). «Uno de los efectos ordinarios del espiritismo, es el inspirar a sus adeptos la impaciencia y el disgusto de la vida, impulsandolos al suicidio, por una especie de fatalidad.» (Gauthier, Traité pratique, pag. 612.) «Dichosos, añade otro espiritista, los que sucumben por medio de una muerte reprobada por la Iglesia. Todos los hombres generosos se suicidan ó tienen deseos de suicidarse.» (Potet, Sur l'enseignement philosaphique du magnetisme, pag. 107.) Concluyamos con una sola cita de otro autor, tambien fanatico partidario del espiritismo: «La pasion, dice, es la revelacion permanente de la voluntad de Dios.»

Basta. No queremos añadir ni una palabra más. Hemos dicho lo suficiente para que se comprenda que el espiritismo se funda en principios enteramente contrarios á la doc-

trina de la Iglesia.

CCXXXVI. Ahora deberiamos hacer una breve exposicion de los autores que más se han distinguido en la exposicion ó defensa del espiritismo; pero nos parece suficiente indicar únicamente cuatro ó cinco entre los más notables. Son tantos y tan ridiculos en su inmensa mayoría, que perderiamos el

tiempo si intentaramos hacer ni aun ligera mencion de todos ellos.

M. Hare publicó en inglés en 1854 un libro titulado La verdad del mermerismo. Aunque parezca increible, su obra se imprimió en Londres. La Magia revelada es debida a M. Potet, y ha logrado venderse á cien francos cada ejemplar. Eliphas Levi tambien ha esplicado el espiritismo, como puede hacerlo un hombre que se empeña en burlarse de sus lectores y esplotar su candidez para inspirarles odio al cristianismo. Regazzoni es un espiritista italiano que ha viajado por toda Europa y una gran parte del Africa, burlándose de las gentes crédulas con sus absurdas revelaciones y escandalosos prodigios. Allan-kardec publicó en 1853 un libro sobre el espiritismo, dictado, segun dice, por los mismos espíritus.

En España, por fortuna, la ridicula secta del espiritismo no ha tenido todavia defensores. En cambio tenemos la honra de contar escritores muy notables que la han impugnado con brillante elocuencia é incontrastables raciocinios. D. Vicente Rubio y Diaz ha publicado un Catálogo de escritores espiritistas, en el cual demuestra lo que es esta secta perniciosa; espone su repugnante doctrina, y llama sobre ellas toda la atencion del gobierno y de los padres de familia. El Sr. D. Antonio Flores, en el vi tomo de su célebre obra, Ayer, hoy y mañana, no solo impugna el espiritismo, sino que ha logrado descargar sobre él toda la ignominia del ridículo.

#### ARTICULO IV.

Gnizot, CCXXXVII. — Thiers, CCXXXVIII. — Consin, CCXXXIX.—Luis Bonaparte, CCXL. — El Principe Gerónimo, CCXLI.—Los Mormones, CCXLII.

CCXXXVII. Nació Guizot en Nimes el dia 4 de noviembre de 1787. Su padre pereció en la guillotina por decreto del tribunal revolucionario, el dia 8 de abril de 1794.

Guizot sirvió á los Borbones como empleado, desde 1814 hasta 1827, casi sin interrupcion. Esto, sin embargo, no fue parte i impedir el que conspirara contra la dinastia legitima, á la cual tanto debia, y se preparase á reconocer y servir á una revolucion anti-dinástica y á otra nueva dinastia. No obstante, desde 1830 hasta hoy parece que Guizot ha permanecido fiel á la casa de Orleans.

Es protestante, acaso por mero espiritu de familia. Murió su primera mujer el dia 1.º de agosto de 1827, y aunque era católica, hizo circular la voz de que en los últimos instantes de su vida habia abrazado el protestantismo. Aqui se descubre en Guizot un fanatismo anti-católico y un espiritu de secta que son indignos de su talento, y entera mente contrarios à la imparcial tolerancia de que tantas pruebas ha dado siempre cuando se trata de proteger lo que es falso y malo.

En 1828 M. Martignac, ministro conciliador de Luis Felipe, devolvió á M. Guizot la plaza en el Consejo de Estado y la cátedra en la Universidad, que antes habia perdido por su conducta anti-dinástica y sus opiniones revolucionarias. Esto lo hacia el ministro conciliador en 1828, y dos años despues, en 1830, Cárlos X, legitimo Rey de Francia, perdió su corona. Tanto vale confiar la enseñanza a los enemigos de una dinastia, como abrir las puertas de una fortaleza al ejeccito

que la asedia.

Guizot fue por mucho tiempo ministro de: Luis Felipe. Su prudencia, su espiritu conciliador, su tolerancia con los incrédulos y revolucionarios, debilitando el partido de la autoridad y dando fuerza à las falanges de la revolución, ocasionaron la ruina de Luis Felipe en 1848. Aquí conviene observar que Luis Felipe, servido por ministros conciliadores, cayó en 1848; que Cárlos X, servida por ministros conciliadores, perdió su corona en 1830; que, en fin, Luis XVI, servido por manistros conciliadores, murió en un cadalso el día 21 de enero de 1793. Las contemplaciones con la incredulidad arrastran siempre à la anarquist.

-M. Guizot ha escrito mucho, todo en sentido protestante. Su obra más notable es la Historia general de la civilización en Europa, publicada en 1845. En ella se propone su antor esplicar la sociedad por la sociedad misma, sin ver en ella la influencia del orden sobrenatural. El defecto capital de esta obra consiste en esplicar un grande efecto, que tiene varias causas, suprimiendo el influjo de

Dios, que es la causa principal. Esta obra ha sido refutada en España por Balmes y Donoso Cortés.

En estos ultimos tiempos, Guizot, sin dejar de ser protestante, ha escrito algo contra la revolucion en favor del poder temporal del Papa.

CCXXXVIII. Thiers nacio en Marsella el dia 10 de abril de 1797. Fue muy pobre y recibió una educacion anti-cristiana en susprimeros años. En 1821 vino á Paris, y desde entonces hasta 1830 no cesó de trabajar en daño de la monarquia legitima. Ha sido despues ministro de Luis Felipe, y ha hecho en ocasiones violentisima oposicion á su gobierno. En 1848 contribuyó indudablemente mucho con sus violentisimos ataques parlamentarios a la ruina del tropo constitucional de Luis Felipe. El tribuno combatia al ministro responsable, que quedó tranquilamente en Paris, y la historia nos cuenta la caidadel Monarca irresponsable, que apenas pudo salvar su vida refugiandose en tierra estraña. Esto prueba que la historia confunde: muchas veces la hipocresia de las palabras. Hoy Thiers, como Diputado, se ocupa en pedir à Luis Napoleon las mismas libertades politicas que exigia en 1847 al primero y úl timo Rey de la casa de Orleans.

Las obras más importantes de Thiers, soncla Historia de la nevolucion francesa, publicada desde 1823 á 1827, y la Historia del Consulado y del Imperio, publicada desde 1845 hasta 1860. En la primera adopta M. Thiers un

sistema abominable. Elogia á todos los tiranos que triunfan, y se ensaña centra todos los tiranos que sucumben. La filosofía de Thiers, en la época á que nos referimos, no reconoce más moral que la fuerza, ni más mérito que la victoria. Respecto á ideas religiosas, no puede leerse sin estremecimiento el modo con que cuenta y encomia la muerte de Mirabeau. No queremos ni aun repetir sus palabras. Solo un ateo fanático y un materialista grosero puede espresarse en términos tan repugnantes. En la segunda obra, en la Historia del Consulado y del Imperio, Thiers, aunque siempre permanece incrédulo, se muestra menos cínico y se esfuerza por hablar con más prudencia. Tambien ha escrito Thiers un folleto, como hombre político, no como hombre de fé, en favor de la Santa Sede.

CCXXXIX. Victor Cousin nació en Paris el dia 28 de noviembre de 1792. El dia 7 de diciembre de 1815 fue nombrado profesor de filosofia en la Sorbona. En 1817, en un viaje que hizo al Norte de Europa, estudió la filosofia alemana, y desde 1819 hasta 1821 estuvo haciendo colosales esfuerzos por hacerla popular, no obstante sus errores políticos y religiosos, en la nacion francesa. For sus ideas demagógicas fue privado de la cátedra en 1822. En 1824 hizo otro viaje á Alemania, y recogió cuantos materiales halló a la mano para poder sembrar el panteismo en Francia. En 1827, Martignac, el ministro conciliador de Cárlos X. devolvió su cátedra al revolucionario Cousin, adversario sistemático del

mal servido Monarca. En 1840, M. Cousin fue nombrado ministro de Instruccion pública. En 1844 publicó un libro titulado Defousa de la Universidad y de la filosofía. No es necesario advertir que por filosofía entendia entonces una conjuracion sistemática contra la autoridad eclesiástica y la autoridad civil, y por Universidad no entendia más que el centro ó logia de la conjuracion. En 1861 Cousin ha hecho una edicion de sus obras, en cuyo prólogo parece como que se ruboriza de haber sido panteista, y empieza a comprender que ha empleado los primeros sesenta años de su vida en conspirar contra la verdad.

CCXL. Carlos Luis Bonaparte, hov Napoleon III, nació en Paris, en el Palacio de las Tulterias, el dia 20 de abril de 1808. Aqui nada decimos contra el Emperador, ni pensamos siquiera en el hombre político. No queremos ni aun reseñar las vicisitudes de su vida. Nos contentamos con indicar que en muchas de sus obras, escritas en suépoca revolucionaria, se esponen doctrinas de una demagogia absurda, de un socialismo anti-católico, y de una moral y de unas creencias enteramente opuestas à la moral y à las creencias de la Iglesia. No queremos ni aun nombrar su conducta con el Papa desde 1859, ni los folletos que desde diciembre de 1860 se están publicando en su. nombre y con su apoyo. La conducta que actualmente observa con el Cardenal Arzobispo de Lyon. v sun contra el Pana con

motivo de la cuestion última sobre la liturgia, demuestra que, en materia de regalismo, Luis Bonaparte está todavia en el Conciliábulo de Pistoya ó en la Constitucion civil del clero. Su decreto de 16 de agosto de 1863 contra siete Obispos franceses, en el cual se suponen en pleno vigor los decretos orgánicos añadidos por Napoleon I al Concordato de 1801, demuestra hasta la evidencia que Luis Bonaparte, en punto a Cánones, piensa hoy lo mismo que pensaban los redactores de la condenada declaracion galicana de 1682.

De esto, no obstante, nada añadimos, ni aun queremos hacer comentarios para evi-

tar malignas interpretaciones.

CCXLI. El Príncipe Gerónimo nació en 1822. Tiene poquísima instruccion y mucho fanatismo. Aborrece à la Iglesia, y no sabe hablar sino contra el Soberano Pontifice. Sus discursos y sus folletos no son más que una coleccion absurda de ataques calumniosos contra la Santa Sede. Los escritores amigos de este Príncipe obcecado se ocupan en publicar por su encargo inmundos libelos contra el catolicismo.—La impiedad en este miembro de la rama napoleónica ha degenerado en una especie de monomania.

CCXLII. Despues de lo dicho nos parece este el lugar más oportuno para decir algo acerca de los *Mormones*. Esta secta nació y vive en los Estados Unidos. Siendo antisocial por su propia naturaleza, ha huido de las ciudades y se ha establecido en las selvas. Los Mormones, ó no creen en Dios, ó rinden culto à una divinidad absurda que ellos mismos se forjan. Niegan la Religion revelada y desprecian la moral. No quieren el catolicismo porque enfrena sus pasiones; odian la reforma protestante, porque solo les parece un falso simulacro de religion, y detestan el racionalismo, porque ya que son impios, quieren serlo viviendo como seres inmundos, sin tomarse ni aun el trabajo de : pensar. Niegan la unidad del matrimonio y santifican todo linage de deshonestidad. Desconocen la autoridad civil, y solo se someten à la especie de mandarines que ellos mismos constituyen. Estos sectarios no enseñan ni escriben. Se ocupan simplemente en sostener la causa de la barbarie, destruyendo la civilizacion que debe al antiguo el nuevo Continente and 2 le antono onia velded ede

## ARTICULO V.

Mazzini, CCXLIII. —Garibaldi, CCXLIV. —Ricciardi, Petrueelli, CCXLV. —Cavour, CCXLVI. —Liberalismo.

CCX LIII. Nació José Mazzini en Génova. el dia 28 de junio de 1808. Su padre fue un profesor de medicina, poco diligente en inspirar buenos sentimientos y dar sana enseñanza á su hijo. En 1830 ya se hallaba Mazzini afiliado á la sociedad de los Carbonarios. Perseguido como conspirador por la policía, se retiró á Marsella, donde fundó una sociedad secreta titulada La Joven Italia. Desde esta época, Mazzini no ha cesado ni un solo dia de conspirar contra la Iglesia y contra los Tronos. Se ha demostrado hasta la evidencia la parte activa que toma en todas las sediciones, y su complicidad en casi todos los atentados que han tenido lugar en su tiempo, contra la vida de los Reyes. Como incrédulo, como regicida, como demagogo incansable, Mazzini ha logrado adquirir una reputacion tristemente célebre en todo el mundo. En su Carta á los amigos de Italia, fecha en Paris en octubre de 1846, espuso todo su programa, quizà con más claridad que en ningun otro de sus escritos. Propone que se calumnie á los Jesuitas para hacer odioso su nombre. Quiere que se introduzca la igualdad en el clero, para destruir la di-vina gerarquia de la Iglesia. Desea en fin que todo se vaya preparando para la total ruina del catolicismo.

Inútil es advertir que los sacrilegos deseos de Mazzini no se han realizado ni po-

dran realizarse jamás.

En 1849 logró ponerse Mazzini al frente del triunvirato romano, despues de haber obligado al Soberado Pontifice á huir de la ciudad eterna. Aparento conservar todos los ritos y ceremonias de la Iglesia, y celebró la fiesta de Pascua con tanta solemnidad como si el mismo Papa se hubiese hallado en el Vaticano. Las profanaciones fueron horribles, y el clero de la iglesia de San Pedro fue tratado con sacrilega violencia y castigado con sumo rigor por su justa, natural y necesaria resistencia. El reinado de Mazzini en Roma, aunque brevisimo, por sus crimenes y asesinatos, dejó en pos de si una horrible huella de sangre y escándalos que no se olvidarán nunca.

CCXLIV. Nació Garibaldi en Niza, el 4 de julio de 1807. Su educacion fue bastante desgraciada. No logró instruirse; pero en cambio perdió completamente la fé y se llenó de abominables vicios. En 1834 tomó parte en una conspiracion, fue descubierto, y por librarse de la accion de la justicia emigró á Francia, donde no pudo hallar colocacion, y se retiró más tarde al Africa para ponerse, como renegado, al servicio del Rey de Tunez. Pasó luego á la América del Sur, y entró en el ejército de Uruguay. En 1848 volvió á Italia y tomó parte en la revolucion

que arrojo al Padre Santo de Roma. Vencidos los demagogos en 1849, volvió Garibaldi al nuevo Continente y se estableció en Nueva-Yorck. Pasado algun tiempo, se dirigió á la California. No contento con este pais, a bordo de un buque peruano hizo un viaje a China en los primeros meses de 1852. Por el estio del mismo año llegó á la República del Perú. En 1859, ya en Europa, fue nombrado general del ejército piamontés. En la primavera de 1860 desembarco en Marsala con los mil hombres que hicieron la revolucion en Sicilia. En el mismo año, el 7 de setiembre por la noche, entró en Napoles. El 21 de octubre hizo votar la anexion de las dos Sicilias al Piamonte. En julio de 1862 fue derrotado por las tropas de Cerdeña, y recibió una grave herida en Aspromonte. Hoy mismo, 10 de abril de 1864, se ignora cual será el resultado de las ruidosas fiestas que en suhonor se están celebrando en la Gran Bretaña.

Hemos trazado á grandes rasgos la biografía política de Garibaldi. Su biografía moral
no puede esponerse fácilmente, por impedirlo la índole escandalosa de sus aventuras. Respecto á Religion, se espresa comopuede hacerlo un renegado de Tunez, un
protestante de Nueva-Yorck, un pirata de
Montevideo ó un apóstata de Caprera. En
una carta, fecha 16 de julio de 1861, dirigida
á una señora digna de él, decia: «Que la teocracia papal es la plaga más horrenda de
Italia, resto incurable de diez y ocho siglosde mentira.»

Digitized by Google

Basta este solo texto para comprender

cuál será la religion de Garibaldi.

CCXLV. Nació el conde de Cavour en Turin, el dia 14 de julio de 1810, y murió en la misma ciudad en los primeros dias de junio de 1861. No necesitamos referir su historia política, porque todo el mundo la conoce. Descendia de una familia ilustre: recibió en su juventud una educacion escelente, y hasta el año de 1847 no olvidó que era cristiano, y que por sus venas corria la sangre de San Fracisco de Sales. Despues. ciego por la ambicion, sin dejar de ser catolico, ó al menos sin hacer una apostasia publica, entró en sacrilegas alianzas con los enemigos de la fé, y auxiliado por ellos hizo nna espantosa guerra al catolicismo. Despojó las iglesias, persiguió encarnizadamen. te al clero, y encerró en lóbregas cárceles a muchos Obispos. Murió abrumado por el enorme peso de las excomuniones de la Iglesia. Cuando él se preparaba para espulsar al Papa de Roma, vino la muerte á espulsarlo para siempre del mundo. :Dios haya tenido compasion de su alma!

CCXLVI. Nació Ricciardi en Nápoles, el dia 19 de de julio de 1808. Su madre era una pobre mujer, sin fé ni respeto á la autoridad, amiga por inclinacion natural de la emancipacion san-simoniana. Su padre fue un napolitano traidor á su patria, que acepto el cargo de ministro de Joaquin Murat. Con estos precedentes puede facilmente calcular se cuál seria la educacion del jóven José

Ricciardi. En 1847, mostrandose enemigo de Pio IX, declaró que queria la absoluta ruina del cristianismo. En estos altimos tiempos ha sido Diputado piamontés, y con sus hechos y con sus palabras ha mostrado siempre que el tiempo no ha ilustrado su entendimiento ni ha logrado ablandar su corazon.

Petrucelli es otro Diputado napolitano que se complace en decir que su dios no es el Dios del Papa. En este último año ha tenido valor para declarar en público parlamento, que rechaza a un Diputado, a César Cantú, solo porque era católico. A tal punto llega

la exaltación de su fanatismo.

CCXLVII. El liberalismo debe ocupar su lugar en la Historia de las heregias. Despues de la alocucion dirigida al Colegio de Cardenales por el Soberano Pontifice Pio IX, en el Consistorio de 18 de marzo de 1861, es imposible no mirar como una nueva secta la que da nombre à este parrafo. Prescindiendo de las personas, fijandonos únicamente en las cosas, es imposible dejar de conocer que el espíritu revolucionario y el espíritu católico son dos cosas enteramente inconciliables. Comencemos por fijar las ideas.

1. Hay personas que se llaman liberales, y que son, y no puede negarse, que son verdaderos católicos. A este número perteneció el celebre Lacordaire, y pertenecen todavia Monseñor Dupanloup y el conde de Mon-

talembert.

2. Hay muchos liberales que se llaman

católicos, y ni lo son, ni ellos mismos lo creen al proclamarlo, ni nadie puede creerlos cuando así se espresan. Pertenecen á este número los que hoy se designan con el nombre de sinceros, es decir, los que necesitan disimular su incredulidad para poder gobernar, engañando á las gentes en paises católicos. De estos hay muchos en Francia, y algo y aun algos en España.

3. Hay muchos que no tienen fé ni muestran grande empeño en aparentar que la tienen. Pertenecen a este último grupo los comunistas, socialistas y casi todos los democratas imperialistas de Francia. Son de esta especie los mazzinianos y garibaldinos en Italia. Pertenecen, por último, á este grupo los francmasones de Portugal y casi todos los jefes de los partidos progresista y demócra-

ta en España. 4.ª Es imposible no convenir en que el catolicismo es incompatible con el sistema revolucionario. La Religion exige mortifica-cion de la carne, y el liberalismo da rienda suelta á las pasiones, ó prescinde por lo menos de los ayunos y demás prácticas religio-sas. La Iglesia nos exige que cautivemos nuestro entendimiento en obsequio de la fé, y el liberalismo pretende esplicarlo todo por medio de la razon y solo de la razon. El Evangelio condena el escándalo, y el liberalismo no solo no quiere evitarlo, sino que considera como uno de sus principios fundamentales el no impedirlo y aun el fomentarlo. La libertad de discusion, la libertad de la prensa

y la libertad de cultos, son tres libertades que escluyen la represion del escandalo. La moral católica manda que se respete y venere la autoridad, y el liberalismo santifica el principio de la rebeldia. La fé nos enseña que el poder emana de Dios; y el liberalismo. sin contar para nada con Dios, solo busca la fuente del poder en los hombres. En fin, las barricadas, sin las cuales no puede triunfar nunca la revolucion, son incompatibles con el quinto precepto del Decalogo. Los principios de 1789 y la revelacion, son cosas que braman de verse juntas.

No nos estendemos más en este punto, porque nuestro ánimo no es hacer una larga disertacion, sino limitarnos á unas pocas y sencillas indicaciones para fijar las ideas. Para concluir advertimos, que entre las gentes ignorantes hay muchas personas que se llaman liberales y que en la realidad no lo son, porque si bien se considera, por liberalismo no entienden más que el desestance de la sal ó la supresion de los derechos de puertas, sin pensar para nada en la libertad de cultos, que aborrecen, ni en la libertad de discusion, que detestan por instinto, ni en la libertad de asociacion, que cuando se emplea mal, solo conduce á criminales conjuraciones.

No formamos artículo separado acerca de la heterodoxia de ciertos escritores españoles, porque al fin ni han inventado ningun error nuevo, ni aun han dado prestigio á ningun error estraño. Son meros copistas de los errores de Francia y Alemania, y por lo tanto entiéndase que decíamos contra estos todo lo que hemos dicho contra aquellos.

Conviene advertir, no obstante, que como plantas parasitas, en España solo sirven para secar los árboles seculares á que se apegan. No dan fuerza á nada y lo debilitan todo. Su error, su falsa filosofía, es un verdadero crimen de Estado. Más que á la Iglesia, dañan y perturban la sociedad civil.



FIN

## INDICE.

MINN HARMAN THE LAND OF THE

## CAPITULO PRIMERO.

## Heregias del siglo XVI.

# ABTICULO PRIMERO.

#### PARRAFO PRIMERO

Erasmo, I.—Sus doctrinas, II.—Principios de Lutero, III.—Entra en el convento, IV.—Sus doctrinas y sus vicios, V.—Cuestion de las indulgencias, VI.—Lutero el llamado a Roma, El.—Confenal Cayetano, VII.—Entrevista de Lutero pela al Papa, IX. Y. M.—Conferencias de Echio dea los hereges, Reminula de Leon x, XII.—Página 6.

#### PARRAFO 11.

La Dieta de Wormes, XIII.—Edicto de Cárlos v, XIV.—Dieta de Spira, XV.—Congreso de Zuinglianos. Casamiento de Lutero, XVI.—Dieta de

Augusta, xvII.—Otro edicto del César, xvIII.— Liga de Smalcalda, xIX.—La Poligamia, xx.— El Concilio de Trento y Lutero, xxI.—Division de los Luteranos, xXII.—El *Interin* de Cárlos v, xXIII.—Propagacion de la heregía luterana, xxIV y xxv.—Pág. 19.

#### PARRAFO III.

Errores de Lutero, xxvi.—Otros errores, xxvii.—Remordimientos de Lutero, xxviii.—Su lengua-je contra Enrique viii. Su traduccion del Nuevo Testamento, xxix.—Sus ceremonias para la Misa, xxx.—Su libro contra los Sacramentarios, xxxi.—Pág. 31.

## PARRAFO IV.

Melanchton, xxxII.—Su fé y su fórmula de Augusta, xxxIII.—Matías Flaco, autor de las Centurius, xxxIV.—Juan Agrícola, xxxv.—Osiandro, Stancaro y Músculo, xxxvII.— Juan Brencio, xxxvII.—Gaspar de Schuencfield, xxxvIII.—Chemnicio, xxxIX.—Pág. 40.

#### PARRAFO V.

Los Anabaptistas, xl.—Sus jefes y sediciones, xlr.—Muerte de Muncer, xlr.—Juan de Leiden, xlr.—Errores de los Anabaptistas, xlr.—Seotas diferentes, xlv.—Pág. 44.

# ARTICULÔ II.

## PARRAFO PRIMERO.

Carlostadio, xLvi.—Sus desgracias y su casamiento, xLvII.—Su muerte, xLvIII.—Zuinglio, XLIX.—Sus errores, L.—El decreto del Senado de Zurich, LI.—Su matrimonio y su muerte, LII. -Ecolampadio, LIII.-Bucero, LIV.-Pedro Mártir, LV.—rag. 60.

PARRAFO II.—Pág. 52.

PARRAFO III.—Pág. 55. tir, Lv.—Pág. 50.

## ARTICULO III.

## PARRAFO PRIMERO.

Nacimiento y estudios de Calvino, Lvi.-Principios de su heregía, LVII.—Sus primeros sermones en Angulema, Lyiii.—Su entrevista en Alemania con varios jefes del protestantismo, LIX. -Sus viajes á Francia y Suiza, Lx.-Nuevos viajes á Italia y Ginebra, LxI.—Śus disgustos. LXII.-Matrimonio en Alemania, LXIII.-Su poder político en Ginebra, LXIV.-Muerte de Servet. Lxv.-Desgraciada mision de los Calvinistas al Brasil, LXVI.—Sediciones de los Calvinistas, LXVII.—Muerte de Calvino, LXVIII.—Sus costumbres, LXIX.—Pág. 59.

#### PARRAFO II.

Teodoro de Beza, LXX.—Sus doctrinas, sus empleos y su muerte, LXXI.—Conferencias con San Francisco de Sales, LXXII y LXXIII.—Los Hugonotes, LXXIV y LXXV.—La matanza de San Bartolomé, LXXVII.—Los Calvinistas en Flandes, LXXVII.—Sus hazañas en Escocia, LXXVIII.—María Stuard, LXXXX.—Sus matrimonios y su forzosa abdicacion, LXXX.—Su prision y muerte en Inglaterra, LXXXII.—Su suplicio, LXXXII.—Jacobo I y Carlos I, LXXXIII.—Carlos II y Jacobo II; LXXXIV.—Pág. 72.

#### PARBAFO HIL

Errores de Calvino, LXXXVI.—Su doctrina sobre la Santa Escritura, LXXXVII.—Su error acerca de la Santisima Trinidad, LXXXVII.—Su error acerca de la Jesucristo, LXXXVII.—Su error acerca de la ley Divina, LXXXIX.—La justificacion, xc.—Las buenas obras y el libre albedrío, xcI.—La predestinacion y la salvaccion, xcII.—Los Sacramentos. El Bautismo, xcIII.—La Penitencia, xcIV.—La Eucaristia y la Misa, xcV.—El Purgatorio y las indulgencias, xcVI.—Pag. 91.

#### PABRAFO by.

Secta, xcvn.—Los Puritanos, xcvm.—Los Independientes y Presbiterianos, xcix.—Diferencias entre unos y otros, c.—Los Cuakeros, cn.—Los Anglicanos, cn.—Los Piscatorianos, cnt.—Los Arminianes y Gonaristas, crv.—Pag. 100.

1 052 17

e. Commission day be done in the com-

#### ARTICULO:IV.

#### PARRAPOI PRIMERO.

Inglaterra antes del Cisma, cv.—Enrique vin y Ana Bolena, cvi.—Wolsey. Sus consejos, curl.—La Reina Catalina ante el Tribunal. Muerte del Wolsey, cvin.—Despojo de los bienes del cléro, y primer matrimonio sacrilego de Enrique vin; cix.—Juramento de fidelidad. Impío decreto de Crammer, cx.—Decretos del Papa, cxi.—Persecucion del Cardenal Polo. Muerte de Fischter y Tomás Moro, cxii.—Muerte de Ana Bilena. Nuevo matrimonio con Juana de Semour, cxii.—Los seis artículos. Son quemados los huesos de Santo Tomás de Cantorbery. Muerte de la Reina Juana, cxiv.—Obstinacion de Emique vin, cxv.—Ana de Clebes, cxvi.—Catalina de Howard y Catalina Parray, cxvii.—Remordimiento de Emilique, cxviii.—Su testamento y muerte, cxxi.—Pag. 104.

## PARRAFO IY.

Reinado de Eduardo vi. Su tutor, cxx.—Se declara el tutor herega y suprime la Religion católica, cxxi.—Hace morir a su hermano el Almirante de remour, cxxii.—Muere el tutor, cxxii.—Muere del Rey Eduardo. Crimenes y crueldades. Horroroso arrepentimiento, cxxiv.—Página 128.

## -otton off of Contract Vivo and involved end

El remado de María. Reparaciones, cxxv.—Reconciliación con la Iglesia. Matrimonio y muerte de María, cxxvi.—Pág. 133.

#### PARRAFO IV.

Reinado de Isabel. Ocupa el trone, cxxvii. Se apodera del Parlamento, y se declara Jefe de la Iglesia, cxxviii.—Sus disposiciones, cxxix.—Despojos y persecuciones, cxxx.—Muerte de Campiano, cxxxi.—Bula contra Isabel, cxxxii.—Su muerte, cxxxiii.—Sus sucesores, cxxxiv.—La reforma, cxxxv.—Pág. 136.

## ARTICULO V.

Los Antitrinitarios y Socinianos. Miguel Servet: sus estudios, sus viajes y sus doctrinas, cxxxvi. Su disputa con Calvino en Ginebra. Su muerte cxxxvii. — Valentino Gentilis y su doctrina, cxxxviii. —Su retractacion, cxxxix. —Su caida de nuevo y su muerte, cxl. —Jorge Blandrata. Sus disputas y su muerte, cxli. —Bernardino Ochino. Su perversion y su fuga, cxlii. —Sus viajes y su muerte, cxliii. —Lelio Socino, cxliv. —Fausto Socino, sus viajes, sus libros y su muerte, cxlv. — Errores de los Socinianos, cxlvi. —Pág. 145.

## CAPITULO II.

Heregias de los siglos XVII y XVIII.

### ARTICULO PRIMERO.

Los Preadamistas, cxlvII.—Marco Antonio de Dóminis, cxlvIII.—Guillermo Postello, cxlix.— Benito Espinosa, cl.—Su sistema, cll.—Página 153.

#### [ARTICULO II.

RI Jansenismo. Miguel Bayo, clii.—San Pio v. Condenacion de Bayo, cliii.—Retractacion de Bayo, cliv.—Pág. 157.

#### ARTICULO III.

Jansenio, CLV.—Condenacion de su obra, CLVI.—Bula de Urbano VIII. Proposicion de los Obispos de Francia, CLVII.—Bula de Inocencio X, CLVII.—Declaracion de Alejandro VIII, CLIX.—Fórmula propuesta por el Papa, CLX.—Religioso silencio, CLXI.—El caso de conciencia, CLXII.—Doctrina condenada acerca de la igualdad de San Pedro y San Pablo, CLXIII.—Pág. 160.

### ARTICULO IV.

Quesnell, CLXIV.—Libelos que publica en Bruselas, CLXV.—Su prision y fuga, CLVI.—Su obra principal, CLXVII.—La Bula Unigénitus, CLXVIII.—Aceptacion de esta Bula. Apelacion de los Jansenistas, CLXIX.—Escándalos, CLXX.—Consulta escandalosa, CLXXI.—El sistema de Quesnell, CLXXII, CLXXIII, y CLXXIV.—Pág. 168.

## ARTICULO V.

Miguel Molinos, CLXXV.—Consecuencias de su dootrina, CLXXVI.—Es descubierta su hipocressa, CLXXVII.—Su condenacion y su penitencia, CLXXVIII.—Un libro de Fenelon, CLXXIX.—Página 176.

#### ARTICULO VI.

Pascal, CLXXX. — Arnaldo, CLXXXII. — San-Ciran, CLXXXII. — Nicole, CLXXXIII. — La madre Angélica, CLXXXIV. — Pág. 180.

### ARTICULO VII.

Conciliabulo de Pistoya, cexxxv.—Van-Espen, Eybel y Tamburini, cexxxvi.—Ricci, cexxxvi.—Chispos de Toscana, cexxxvii.—Richer y Febronio, cexxxix.—Pág. 188.

#### ARTICULO VIII.

Filosofos enciclopedistas. Voltaire, cxc.—Rousseau, cxc..—Montesquieu, cxc...—D'Alembert, cxc...—Diderot, cxc...—Holvach, cxc.v.—Helvecio, cxc.v..—Condorcet, cxc.v..—Pag. 197.

## AREICULO EX.

Reyes y ministros enciclopedistas. Federico n de Prusia, excum José n de Austria, excur — Catalina de Rusia, ec — Cristiano vir de Dinamarca, ec — Gustavo de Suecia, ec n. — José 1 de Portugal, ec n. — María Antonieta, ec v. — Conde de Argenson, ec v. — Duque de Choiseul, ec v. — Malesherbes, ec vii. — Conde de Aranda, ec viii. Marqués de Pombal', ec x. — Pag. 217.

#### ARTICULO X.

Marat, ccx.—Danton, ccxi.—Robespierre, ccxir.—Saint-Just, ccxiii.—Persecucion, ccxiv.—Página 220.

#### CAPITULO IV.

### Heregías del siglo XIX.

#### ARTICULO PRIMERO.

Filosofía incrédula de Alemania. Kant. ccxv.—Fischte, ccxvi.—Schelling, ccxvii.—Hegel, ccxviii. —Krause, ccxix.—Pág. 229.

#### ARTICULO II.

Comunistas. San-Simon, ccxx.—Leroux, ccxxi.—Furier, ccxxii.—Owen, ccxxiii.— Cabet, ccxxiv.—Luis Blane, ccxxv.—Pag. 239.

#### ARTICULO III.

La Mennais, ccxxvi.—Quinet, ccxxvii.—Michelet, ccxxviii.—Proudhon, ccxxix.—Pelletan, ccxxx.—Victor Hugo, ccxxxi.—Littré, ccxxxii.—Renan, ccxxxiii.— Los espiritistas, ccxxxiv, ccxxxv y ccxxxvi.—Pág. 246.

#### ARTICULO IV.

Guizot, ccxxxvii.—Thiers, ccxxxviii.—Cousin, ccxxxxix.—Luis Bonaparte, ccxl.—El Príncipe Gerónimo, ccxli.—Los Mormones, ccxlii.—Pág.—262.

#### ARTICULO V.

Mazzini, cexlui.—Garibaldi, cexluv.—Ricciardi, Petrucelli, cexluv.—Cavour, cexlui.—Liberalismo, cexlui.—Pág. 269.

### Service Control

### 进行 建化混合

 $\frac{1}{2} \frac{\lambda \lambda^2}{\lambda^2} = \frac{1}{2} \frac{\lambda^2}{\lambda^2} + \frac{1}{2} \frac{\lambda^2}{\lambda^2$ 

Standard Language Construction (1997)

A visit of the Manager Construction (1997)

A Manager Construction (1997)

A Manager Construction (1997)

A Manager Construction (1997)

A Manager Construction (1997)

Comment of the commen

#### 7 Ga #15557

versely and the field of the control Richards of the control of th

.

120 273 (03) 002 Q.144.985 Digitized by Google



